00000000000000000000000 2000/2520 

# 

تأليفك الكثورم عدب عدب عرب التراحمير التراحمير (حفظه الله)

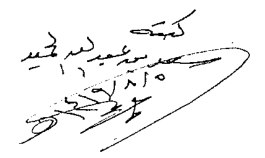
اعت فابه أبوعبت يرة مَا هِربر بَصَالِحِ آلمَ بَاركُ

دَارْعِلُوم السِّينَة

جَمَيْعِ الْمِحْقُوقَ مَجِفُوطَة الطّبعَثِّة الأولِیْت الطبعثِّة الأولِیْت ۱۲۲۰ مر ۱۹۹۹م

#### سريه لطحت لعم

الحدوللم وجده والصلاة واسلام عاصد لابني بعده وليد: مقد موجنت (كذخ ماهو به حفالح الدعبارك بنسخ (كدستر فلي التي المقيرة في بعد الدعبات العليث والمنقافة فمناهج المحدث والمقاب عاقع تقع ولم عال العالم وهذا إذ مرصي له مؤلام ، ومع له صلح عه نبياً حد.



#### بِيْرِ لِنَّهُ الْخِيْرِ الْخِيْرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْ

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وبعد:
فقد فوضت الأخ ماهر بن صالح آل مبارك بنسخ الأشرطة التي
ألقيتها في بعض الدورات العلمية والمتضمنة لمناهج المحدثين والقيام
على تصحيحها وطباعتها، وهذا إذن مني له بذلك، وصلى الله وسلم
على نبينا محمد.

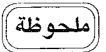
کتبه سعد بن عبد الله الحمید ۱٤۱۹/۸/۵

### بينانه الخالخ

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على من بعثه الله رحمة للعالمين وعلى آله وأصحابه الغر الميامين. وحمداً وشكراً لله على أن من علينا بقرب ووفرة هؤلاء؛ أساتذة العلم وطلابه، ولولا نعمة الله علينا لأنفقنا النفس والنفيس للجلوس معهم والاستماع إليهم، والتعلم على أيديهم، فجزاهم الله خيراً.

وبالنسبة لهذا الكتاب الذي يتعلق (بمناهج المحدِّثين) فهو عبارة عن موضوعات تتعلق ببعض كُتب السنة والتعريف بها، وبطرق مؤلفيها فيها، ولذلك فهو يُعتبر جَمعًا لشتات معلومات متوفرة هنا وهناك، وإن كان الحديث عن بعض الكتب قد تكون مادته العلمية مستمدة من كتب نركز عليها. وربما كان ذلك مجموعًا أكثره في كتاب ـ كما هو في موضوعنا الأول عن (صحيح البخاري) ـ رحمه الله تعالى ـ ؛ فإن معظم مادته العلمية موجود في (هدي الساري) الذي هو مقدمة لفتح الباري الذي شرح فيه الحافظ ابن حجر (صحيح البخاري). فالصيد كله في جوف الفراء، ولم يدع الحافظ ـ رحمه الله تعالى ـ لأحد بعده شيئًا.

وأمَّا ما عَدا ذلك من الكتب التي سيأتي الحديث عنها، فسأحاول إن شاء الله \_ جاهدًا أن أشير إلى بعض المراجع التي تستمد مادتها العلمية منها.



اعلم رحمك الله:

أن النبي عَيِّكُ لَمَّا ابتعثه الله ـ جلَّ وعلا ـ لهذه الأمة أنزل معه نورين «الكتاب

والسنة »، وحاجة الكتاب إلى السنة لا تخفى على طالب علم؛ فالسنة هي المبينة للقرآن والموضحة له. ولولا السنة لما استطاع أحد أن يعمل بكتاب الله حلَّ وعلا لأن هُناك كثيرًا من الأمور المجملة كلها فصّلتها السنَّة؛ كالصلوات، والزكاة، والحج، والصيام، والحدود، وغير ذلك من الأمور.

فلا نجد أن عدد الصلوات المفروضة في اليوم والليلة خمس صلوات في كتاب الله ـ جلّ وعلا ـ ، وإنما فصلت ذلك وبَيَّنته سُنَّةُ النبي عَلَيْ ، وكذلك الزكاة : عن صفتها وما فيها من التفصيل ، كل ذلك بيّنته السنّة . والحج ، والصيام ، وغير ذلك من الأمور .

ولمّا كانت السُّنة في هذه الأهمية نجد أن صحابة النبي عَلَيْ حرصوا كل الحرص على تلقي هذه السنة من النبي عَلَيْ بكامل الحذر - فالواحد منهم يستشعر قول النبي عَلَيْ : «مَن كذب عليّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار»(۱)، وقوله عَلَيْ : «من حدّث «مَن تقوّل عليّ ما لم أقله فليتبوأ مقعده من النار»(۲)، وقوله عَلَيْ : «من حدّث عني بحديث يرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين»(۱)، أو «أحد الكاذبين»، أو

<sup>(</sup>١) حديث « مَن كذب علي متعمدًا... » صحيح متواتر ، وله طُرق في الصحيحين أو أحدهما:

عن أبي هريرة: عند البخاري (١١٠)، ومسلم (٣).

<sup>-</sup> وعن المغيرة: عند البخاري (١٢٩١)، ومسلم (٤).

ـ وعن ابن عمرو: عند البخاري (٣٤٦١).

ـ وعن أبي سعيد: عند مسلم (٣٠٠٤).

ـ وعن عليّ: عند البخاري (١٠٦)، ومسلم (١).

ـ وعن أنس: عند مسلم (٢).

<sup>(</sup>٢) حديث: «مَن تقول ...»: أخرجه ابن ماجه (٣٤) عن أبي هريرة، وهو عند النسائى في العلم من الكبرى، وأحمد (٢/ ٤١٩، ٤٦٩، ٥١٩)، وصححه ابن حبان (٢٨).

<sup>(</sup>٣) حديث «مَنْ حدَّث عني بحديث ...»: أخرجه مسلم في المقدمة (١/ ٦٥) عن سَمُرة بن جُندب .

«أحد الكذَّابين» ـ على اختلاف الروايات في ذلك .

ثم إن هـ ولاء الصحب الكرام من بالغ حرصهم ربما الواحد منهم لازم النبي عَلَيْهُ هاجرًا الأهل والأوطان. كما صنع أبو هريرة رضي الله عنه، وكان يلزم النبي عَلَيْهُ على ملء بطنه فقط.

وبعضهم ربما كانت تشغله الدنيا وطلب المعيشة لكنه لا يُريد أن يفوته من حديث النبي على التناوب على التناوب على النبي على النبي على التناوب على النبي على معروفة في صحيح البخاري (۱) حَينما كان يتناوب مع جارٍ له أنصاري مجالس النبي على فيحدث هذا بما غاب عنه ذاك والعكس.

لكن هؤلاء الصحابة كانوا يعتمدون في الغالب على الحفظ، فكانوا يحفظون حمديث النبي عَلِي عَمَا يحفظون السورة من القرآن، وكانوا أمَّة أميَّة لا تعرف الكتابة ولا الحساب، وإنما كان التركيز عندهم على الحفظ.

وو ُجد نفر محصورون كانوا يكتبون لأنفسهم كما صنع عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، ولكن هؤلاء النفر ما كان عندهم من حديث النبي السيء الكثير بحيث يُشكل مصنفات كما هو واقع فيما بعد ذلك حينما دو ينت السنة، ولكن كان الواحد منهم ربما دون بعض الأحاديث في صحيفة من الصحف أو نحو ذلك.

والتفصيل في هذه المسألة ليس هذا موضعه؛ لأن الأمر يطول حينما نتكلم عن تدوين السنة، والسبب في أن النبي عليه منعهم من كتابة الحديث، وكيف

<sup>(</sup>١) البخاري في العلم (٨٩) وبوب له: باب التناوب في العلم.

كتبوه، وما هي أقوال العلماء في التوفيق بين أحاديث النهي وأحاديث الإباحة؟ وهلم جراً. هذا الأمر يطول.

لكن المقصود الإشارة إلى أن سنّة النبي الله إنما دوّنت تدويناً بهذه الصورة يعني على شكل مؤلفات ـ بعد ذلك بزمن . وكان الخليفة الراشد عمر بن الخطاب رضي الله عنه فكر في تدوين السنّة ، ولكنه استخار الله شهراً كاملاً ثم رأى ألا تدوّن السنة . وكأنه خشي ـ رضي الله تعالى عنه ـ على الناس الداخلين في الإسلام حديثًا أن ينصر فوا إلى السنة ويه ملوا القرآن ، وربما دخل عليهم شيء من السنة في القرآن ، وبخاصة أن القرآن لم يُجْمَع الجمع النهائي وإنما كان ذلك في عهد عثمان بن عفان ـ رضى الله تعالى عنه ـ .

لكن لمّا جاء عصر الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز - رحمه الله - رأى أن السنة يُخشى عليها من الفوت، وذلك بوفاة حامليها، فكتب إلى الآفاق يأمرهم في تلك الكتب التي كتب إليهم بها أن يدوّنوا ما عندهم من سنة النبي على ، وما يضاف إلى ذلك من آثار عن صحابته الكرام - رضي الله تعالى عنهم - ، ففعلوا ونهض بذلك بعض العلماء الأجلاء، كمحمد بن مسلم بن شهاب الزهري - ونهض بذلك بعض العلماء الأجلاء، كمحمد بن مسلم بن شهاب الزهري المنه تعالى - ، ودُوِّنت السنة ، ولكنه تدوين لم يتخذ طابع التصنيف على الموضوعات وإنما هو سرد ؛ فقد تجد حديثًا في الطهارة يتلوه حديث في النكاح يتلوه حديث في النكاح ومخلوطة بما جاء عن الصحابة - رضى الله تعالى عنهم - من أقوال أو أفعال .

حتى جاء عصر طبقة أخرى بعد ذلك ـ وإن كان بعضها ملحقًا بصغار التابعين كابن جريج رحمه الله تعالى ـ .

لَّا جاء هذا العصر اتخذ التدوين والتصنيف طابعًا آخر فَرُتِّبت هذه الأحاديث

على الموضوعات، وبدأ التصنيف يتخذ شكلاً آخر. وهو من باب التفنن في التأليف.

فنجد كثيراً من علماء كانوا متعاصرين في وقت واحد أنهم سلكوا هذا المسلك، كابن جريج، ومحمد بن إسحاق، والإمام مالك، وحماد بن سلمة، وسعيد بن أبي عروبة، وسفيان الثوري، ومعمر بن راشد، وغير هؤلاء كثير، كلهم ممن صنف على الموضوعات. ولكن هذه التصانيف أيضاً كانت تمزج الآثار الواردة عن الصحابة - رضي الله تعالى عنهم - بالأحاديث المرفوعة إلى النبي عنهم .

ولعلكم تلحظون في موطأ الإمام مالك، وفي مصنف عبد الرزاق، وفي مصنف ابن أبي شيبة - هذه الطريقة هي التي كانت سلكت في ذلك العصر، إلى أن جاءت سنة مائتين للهجرة - ابتدأ العلماء يركزون على فرز الأحاديث عن الآثار الواردة عَن الصحابة - رضي الله تعالى عنهم - فبعضهم رأى أن هناك ما يُسهل حفظ تلك الأحاديث، وذلك بجمع أحاديث الصحابي في موضع واحد غير مرتبة، وهذا يُسهل الحفظ؛ لأن الإسناد يتكرر، والمتون مختلفة.

فإذن سيركز على حفظ المتون، والإسناد تقريبًا واحد، وإن اختلف فيختلف في بعض الطبقات، أما طبقة الصحابة فهذا يقل فيه الحفظ إلى حد كبير، وتتلوه طبقة التابعين، فربما كان التابعي مكثرًا عن صحابي معين، ولذلك يريح الحافظ نفسه من حفظ هذا الإسناد في الطبقة العليا، فالصحابي والتابعي يتكرر معه في أحاديث عدة، وربما أيضًا نزل إلى طبقة أتباع التابعين.

فإذًا الاختلاف يكون أكثر في طبقة المشايخ (مشايخ أولئك المصنفين) ثم في طبقة مشايخهم أيضًا. لكن هذا النوع من التصنيف، وهو الذي يُسمَّى (المسانيد)، كان فيه شيء من الصعوبة على طلبة العلم، وأيضًا كان المقصود منه حفظ السنة مجردة عن التفقه، فرأى بعض الأئمة أن يسلك مسلكًا آخر في التصنيف مع التركيز على الأحاديث المرفوعة؛ فرأوا إفراد أحاديث النبي عَنِي وفرزها عن آثار الصحابة رضي الله تعالى عنهم والآثار الواردة عن التابعين، ثم ترتيب هذه الأحاديث على الموضوعات الفقهية.

#### الإمام البذاري ـ رحمه الله تعالى ـ

ومن هؤلاء الإمام البخاري(١) ـ رحمه الله تعالى ـ ، ولكن كان هذا المسلك عكن أن يجمع أحاديث النبي عَلَي الواردة عنه بأسانيد صحيحة ثابتة إلى جانب تلك الأحاديث التي لم ترد بتلك الأسانيد الصحيحة.

فالبخاري سلك أيضًا المسلك الثاني وهو أن يُفرد أحاديث النبي عَلَيْهُ الصحيحة عن ما سواها، وكان لذلك سبب وهو: أنه كان جالسًا في مجلس شيخه إسحاق بن إبراهيم الحنظلي المعروف بابن راهويه.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي، أبو عبد الله البخاري، جبل الحفظ وإمام الدنيا في فقه الحديث، من الحادية عشرة، مات سنة ١٥٦ في شوال، وله اثنتان وستون سنة، روى عنه الترمذي والنسائي.

انظر: الجرح والتعديل (٧/ ت ١٠٨٦)، وثقات ابن حبان (٩/ ١١٣)، وتاريخ بغداد (٢/ ٤٠٥)، وطبقات الحنابلة (١/ ٢٧١)، وأنساب السمعاني (٢/ ١٠٠)، ووفيات الأعيان (٤/ ١٨٨)، وسير أعلام النبلاء (٢/ ٢١١)، وتذكرة الحفاظ (٢/ ٥٥٥)، وتهذيب الكمال (٤٣/ ٢٨٤)، وطبقات الشافعية للسبكي (٢/ ٢١٢)، والبداية والنهاية (١١/ ٢٤)، وغيرها.

وكانت النفوس آنذاك تتشوف إلى هذه النقطة التي أشرنا إليها، وهي فرز صحيح سنة النبي عَلِي عن ما عداها. فربما كان هناك شيء من التَّذاكُرِ لهذه المسألة: مَنْ ينهض بهذه المهمة؟

فتكلم إسحاق في مجلسه بهذا الكلام. فقال: لو أفردتم صحيح سنة لله النبي على بالتصنيف (۱) ، كان البخاري - رحمه الله - قد وقع ذلك من نفسه قبل فل النبي على ورأى في ذلك رؤيا؛ رأى أنه أمام النبي على وبيده مروحة وهو يذب الذباب عن وجه النبي على ، فذكر ذلك لأحد المعبرين ، فعبرها له بأنه يذب الكذب عن سنة النبي على (۱) . فلما ذكر شيخه إسحاق بن راهويه هذا الكلام (۱)

و البخاري - رحمه الله تعالى - في هذه المسألة ونشط في التصنيف . عمر المسألة ونشط في التصنيف . عمر المعنى عصره ، وكان - رحمه الله - بلغ من الحفظ والإتقان درجة حُسد عليها في عصره ، وكانت و لادته - رحمه الله - في سنة أربع و تسعين ومائة ، و ذلك في الثالث عشر و من شهر شوال في تلك السنة ، و بالتحديد في يوم الجمعة بعد صلاة الجمعة .

وابتدأ يسمع الحديث على المشايخ الذين في بلده، وأخذ يردَّ عليهم، وينتقد لَكُمُ الأخطاء في سن مبكر، حتى إنه يَذكر عن نفسه ـ رحمه الله ـ أنه كان عند شيخ له لل يقال له: الدَّاخلي، فذكر الدَّاخلي إسنادًا ـ عن سفيان أو عن أبي الزبير عن دا إبراهيم ـ فقال البخاري: هذا خطأ، أبو الزبير لا يروي عن إبراهيم .

٠٠. فأغلظ عليه العبارة شيخه هذا و أسكته، فأصر البخاري على مراجعة هذا

<sup>(</sup>١) انظر: «هدي الساري» ص (٧) الفصل الأول.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

الشيخ لأصوله. فدخل الشيخ ورأى الحديث، ثم جاء للبخاري وقال: كيف هو؟ قال: إنما هو سفيان عن الزبير وهو ابن عدي عن إبراهيم وهو النخعي، فأبو الزبير الذي هو محمد بن يونس بن تادرس لا يروي عن إبراهيم. فأخذ شيخه هذا يصلح كتابه مما أملاه عليه البخاري.

لما سُئل البخاري ـ رحمه الله ـ عن عُمره آنذاك حينما ردّ على شيخه كم كان؟ أجاب بأن عمره كان إحدى عشرة سنة (١) .

وهذا السن بلا شك أنه لا يُهيأ للإنسان أن يصل إلى هذه الدرجة إلا أن يكون نابغًا. وهكذا كان وحمه الله تعالى و بل إنه لا يكاد أن يكون ترك بلدًا من البلدان لم يرحل إليها في طلب العلم، ولكنه حينما كان يجلس عند الشيوخ لم يكن أن يكتب، وكان بعض الطلبة أربحا انتقذه غلى هذا الصنيع، فإذا راهم يُلحُون عليه أقال لهم: هاتوا اعرضوا على كتبكم، فيملي عليهم ما سمع من أولئك الشيوخ متى إنهم في بعض الأحيان يصلحون كتبهم من حفظ البخاري.

وهو الذي يقول عن نفسه: «رب حديث سمعته في البصرة وكتبته بالشام» - لا يتفرغ للكتابة إلا بعد مدة مديدة!!فهو يحفظ ثم يترك الكتابة بعد ذلك، وربما يأجّل الكتابة إلى أن يصل إلى بلده «بخارى».

#### تنبیه:

إن ومن القصص التي أُوردُها لأجل التنبيه عليها، تلك القصة التي اشتهرت وانتشرت، وفي الحقيقة الذهن يستبعدها، وقد نكون مخطئين في الاستبعاد بسبب قصور فهمنا، وعدم وجود مَنْ هو بهذه الصفة فيما بيننا، ولكن على كل

<sup>(</sup>١) القصة بتمامها في «هدي الساري» ص (٤٧٨) في (ذكر نسبه ومولده ومنشئه ومبدأ طلبه للحديث).

حال من حيث الإسناد الحديثي هي لا تثبت، فإذا لم يثبت الإسناد لا نُثبت المتن حتى يثبت الإسناد ذكروا أن البخاري وحمه الله عزم على الرحيل إلى بغداد، وعلم به أهل بغداد فحينما علموا به استعدوا للقائه، فشهرته كانت قد بلغت الآفاق، وحفظه كان مضرب المثل، فاستعدوا لرؤية البخاري هذا الذي يُتحدّث عنه، ويُذكر عنه من الحفظ ما يُذكر، فحينما قدم عليهم كان بعض طلبة العلم استعدوا لامتحانه ليروا هل هو حافظ كما يُذكر عنه أو لا؟

فجمعوا مائة حديث ووزّعوها بين عشرة منهم ـ كل واحد له عشرة أحاديث ـ ، لكن هذه العشرة الأحاديث التي عنده لا يأخذها هكذا صحيحة سنداً ومتناً ، ولكن يأخذ متونها ، وأما الأسانيد فيأخذ أسانيد العشرة التي عند التلميذ الآخر .

وتلميذ آخر مثله تماماً: يأخذ متون أحاديث ويركب عليها أسانيد أحاديث عند تلميذ آخر، وهلم جرّا، حتى قلبوا عليه المائة الحديث، فحينما قدم أخذوا يلقون عليه كأنهم يسألونه سؤال التلميذ للعالم يُلقون عليه هذه الأحاديث واحداً تلو الآخر، وفي كل حديث يقول رحمه الله: لا أعرفه، والناس يتعجبون من هذا البخاري الذي يُتحدث عن حفظه إلى هذا الحد، ولم يعرف حديثاً واحداً من هذه الأحاديث.

فحينما فرغوا من المائة أخذ يعيد عليهم ما أملوه عليه من طريق الخطأ، ثم يرد الخطأ إلى الصواب، فيشير إلى كل واحد فيقول: أمّا حديثك الأول الذي قلت فيه: كذا وكذا، فصوابه كذا وكذا وكذا، فإسناد حديثك هو الإسناد الذي عن فلان، فردّ المائة الحديث التي قلبوها عليه ردّها إلى الصواب.

الحافظ العراقي- رحمه الله ـ لما أورد هذه الحكاية قال: أنا لا أعجب من رد البخاري الخطأ إلى الصواب، ولكن أعجب كيف أن البخاري حفظ الخطأ من

أول وهلة.

فهذه القصة أوردها الخطيب البغدادي في تاريخه من طريق ابن عدي صاحب الكامل عن أشياخ له، وابن عدي لم يُدرك البخاري، وهؤلاء الأشياخ مبهمون، والله أعلم هل هم ثقات أو لا؟

وإن كانوا ثقات فهل سمعوه، أو شاهدوا هذه القصة، أو أخذوها عن غيرهم؟ وهذا الغير هل هو ثقة أو غير ثقة؟ وهلم جرا يتسلسل الأمر.

لذلك قلت: من حيث الإسناد فهي لا تثبت، وأمَّا من حيث المتن فعندي أن فيها شيئًا من الغرابة، وهو الذي دعا الحافظ العراقي إلى استغراب حفظ البخاري للخطأ من أول وهلة. وعلى كل حال ما دام أنه يحفظ في مجالس الشيوخ ما يلقونه من أول مرة؛ فهذا ليس بمستغرب أن يحفظ وحمه الله بهذه الصورة إلى هذا الحد الذي نذكره (١).

ثم إنه رحمه الله لما نشط على التأليف في هذه المسألة وهي تدوين صحيح سنة النبي عَلَيْهُ كان رحمه الله يعتني بتدوين الحديث عناية شديدة ، فربما تردد في اختيار ذلك الحديث الذي يرى أنه صحيح ، ومع ذلك يستعين بالله جل وعلى ويستخير في إثبات ذلك الحديث أو حذفه . فيذكر أنه ما دوّن حديثًا من الأحاديث إلا بعد أن يغتسل ويُصلى ركعتين (٢) ، ثم بعد ذلك يدوّن ذلك الحديث .

#### عدد الأحاديث في صحيح البخاري:

ولما دوَّن هذه الأحاديث في كتابه، وكما نرى أنها بالمكرر بلغت سبعة آلاف

<sup>(</sup>۱) انظر: «هدي الساري» ص (٤٨٦) في (ذكر جمل من الأخبار الشاهدة لسعة حفظه وسيلان ذهنه واطلاعه على العلل سوى ما تقدم).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص (٤٨٩).

ومائتي حديث وكسر، وبغير المكرر كما يذكر الحافظ ابن حجر (١) بلغت ألفين وستمائة وحديثين فقط، وهناك اختلاف في عدِّ الأحاديث، لكن ذكر الحافظ هذا في أحد أقواله.

هذه الأحاديث التي سواءً بالمكرر أو غير المكرر انتقاها من ستمائة ألف حديث، ولكن ليس المقصود بهذه الستمائة أنها ستمائة حديث مفردة؛ كل حديث بإسناد وكل إسناد على متن يختلف عن المتن الآخر، بل المقصود من الستمائة ألف حديث أنها أحاديث بالتكرار، فالحديث الواحد أي المتن الواحد قد يرد عن عدة من الصحابة، نعتبره عنه حديثًا واحدًا، وفي الحقيقة أنهم يعتبرونه بعدد أولئك الصحابة.

بل إن الحديث الواحد عن الصحابي الواحد قد يرد من طريق عدة من التابعين عن ذلك الصحابي، ونحن نعتبره حديثًا واحدًا، وهم يعتبرونه عدة أحاديث بعدد أولئك التابعين، بل من بعد التابعين ومن بعدهم. فالحديث الواحد ربما

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر: «فجملة ما في الكتاب من التعاليق ألف وثلثمائة واحد وأربعون حديثًا، وأكثرها مكرر مخرج في الكتاب أصول متونه وليس فيه من المتون التي لم تخرج في الكتاب ولو من طريق أخرى إلا مائة وستون حديثًا قد أفردتها في كتاب مفرد لطيف متصلة الأسانيد إلى مَن علَّق عنه.

وجملة ما فيه من المتابعات والتنبيه على اختلاف الروايات ثلثمائة واحد وأربعون حديثًا، فجميع ما في الكتاب على هذا بالمكرر تسعة آلاف واثنان وثمانون حديثًا، وهذه العدة خارج عن الموقوفات على الصحابة، والمقطوعات عن التابعين فمن بعدهم. وقد استوعبت وصل جميع ذلك في كتاب «تغليق التعليق» وهذا الذي حررته من عدة ما في صحيح البخاري تحرير بالغ، فتح الله به، لا أعلم من تقدمني إليه، وأنا مقر بعدم العصمة من السهو والخطأ، والله المستعان» اله

انظر : «هدي الساري» ص (٤٦٥) الفصل العاشر في عدّ أحاديث الجامع .

وصل إلى عشرين حديثًا أو أكثر من العشرين.

ثم إن هذه الأحاديث ليست مرفوعة للنبي عَلَيْ فقط، بل يخالطها أيضًا الآثار الواردة عن الصحابة، وربما التابعين.

فإذن هم يقصدون بالحديث الإسناد، والإسناد قد يكون مرويًا به متن مرفوع للنبي عَلَيْكُ، أو أثر عن صحابي، أو تابعي، فلذلك لا نستغرب هذا العدد حينما يرد لأن المقصود هو ما ذكرته فقط.

وحينما خرّج ـ رحمه الله ـ هذه الأحاديث من الستمائة ألف حديث لم يكن مقصوده أنه لم يصح عن النبي عَلَيْهُ سوى هذا العدد، ولكنه أراد أن يؤلف كتابًا مختصرًا في صحيح سنة النبي عَلَيْهُ .

ولذلك ذكر أنه ترك من الصحاح أكثر من هذا، وترك من الصحاح لحال الطول حتى لا يطول الكتاب، أي أنه انتقى أصح الصحيح عنده، وإلا فإنه رحمه الله بصحح أحاديث لم يخرِّجها في كتابه، والدليل على ذلك أننا حينما نُطالع في سنن الترمذي أو في (جامع الترمذي) - نجد الترمذي - رحمه الله - يقول: وسألت محمد بن إسماعيل البخاري عن هذا الحديث فقال: هو حديث عندي صحيح، أو حسن، أو نحو هذه العبارات.

فإذن البخاري ـ رحمه الله ـ تصح عنده وتثبت أحاديث غير الأحاديث التي دوّنها في كتابه ـ الجامع الصحيح ـ ، ولكنه لم يخرج تلك الأحاديث إمّا رغبة عن الطول ، أو لكون تلك الأحاديث ليست على شرطه الشديد الذي اشترطه على نفسه في كتابه الجامع .

ولمّا دوّن هذه الأحاديث كان رحمه الله يُركز كل التركيز على تجنب الأحاديث

التي يكن أن يُخَالف فيها، أي يخالفه العلماء فيها، ولكنه قد يورد أحاديث معلولة فيخالفه بعض العلماء فيها، لكن بعد أن يترجح له أن تلك العلة غير مؤثرة.

ولذلك لمّا صنّف هذا الكتاب عرضه على بعض أئمة عصره كالإمام أحمد وعلى بن المديني، ويحيى بن معين كما يذكر ذلك العُقيلي.

وكارُكِ الله وجدتُ كلمة العُقيلي هذه أين هي أو فالعقيلي تلميذ وإن كنت بودِّي لو وجدتُ كلمة العُقيلي هذه أين هي أو فالعقيلي العقيلي والعهدة عليه (١١).

يقول: إن البخاري-رحمه الله-عرض كتابه على هؤلاء الأئمة الثلاثة وغيرهم- فوافقوه على تلك الأحاديث سوى أربعة أحاديث خالفوه فيها.

يقول العقيلي: والقول فيها قول البخاري، وهي صحيحة. فهل فعلاً لم ينتقد هؤلاء الأئمة المذكورون سوى هذه الأحاديث الأربعة فقط كا بمعنى أنهم وافقوا البخاري على تلك الأحاديث كلها؟ هذا ما يقتضيه كلام العُقيلي، والعلم عند الله على - حلى والعلم عند الله على على المناه عند الله عند الله على على المناه المناه المناه عند الله على المناه عند الله عند الله على عند الله عند الله على المناه عند الله عند

وعرفنا من هذا أن موضوع كتاب البخاري إفراد الصحيح الثابت من سنة و النبي على ، وفرزه عمّا سواه من الأحاديث التي لا تثبت، وهذا يمكن يستفاد من تسمية كتاب البخاري ؛ فإنه سمّاه (الجامع الصحيح المسند من حديث رسول الله على وسننه وأيامه ) هذا اسمه الكامل وإن كان اختصر إلى (صحيح البخاري) ؛ فهذه تسمية مختصرة فقط .

و لِّيا ألَّف رحمه الله هذا الكتاب لم يكن تركيزه فقط على الرواية ـ بمعنى أن يُورد

<sup>(</sup>١) انظر: «هدي الساري» ص (٧) في الفصل الأول، وكذا ص (٤٨٩).

الأحاديث الصحيحة فقط مجردة عن أي شيء آخر . . . لا ، وإنما كان له هم غير هذا وهو التفقه ، فرأى أن يجعل هذه الأحاديث الصحيحة مبوبة على الأبواب الفقهية بطريقة فيها استنباطات دقيقة ؛ بحيث إنها بمجموعها يمكن أن تُشكل مذهبًا للبخاري ـ رحمه الله ـ .

وهذا هو الذي حدث، فنجد بعض العلماء حينما يناقش مسألة علمية من المسائل يقول: وهذا ما ذهب إليه البخاري. من أين عرف أن البخاري. رحمه الله دهب هذا المذهب؟ عرف ذلك من خلال تلك التراجم التي يترجم بها على تلك الأحاديث التي يوردها في صحيحه.

ومع ذلك أيضًا فإنه لم يقتصر على هذه الأحاديث فقط، أولكن قبا أنه يريد التفقه فإنه جمع لهذه الأحاديث غيرها، فنجد أنه يورد الآيات (آيات الأحكام) ويوزعها بحسب تناسبها مع تلك الأبواب التي يُبوّب بها، وبلا شك أن ثبوت والقرآن لا نزاع فيه، فإذًا كأنه يجعل الآيات هذه أصلاً، ثم بعد ذلك يُورد ما صحمن الأحاديث التي على شرطه ثم الأحاديث التي يوردها في المتابعات أو الأحاديث التي يوردها معلقة، أو غير ذلك كالآثار الواردة عن الصحابة رضى الله تعالى عنهم.

فإذن هو - رحمه الله - كان يُعنى بالناحية الفقهية عناية شديدة، حتى إننا لنجده في بعض الأحيان يُورد بابًا من الأبواب ولا يورد تحته شيئًا من الأحاديث، وربما وجدنا في الباب الواحد أحاديث كثيرة، وربما وجدنا أحاديث قليلة، بل لربما ما وجدنا في الباب الواحد سوى حديث واحد، وربما لا نجد في الباب حديثًا ولل وهذا الباب الذي لا نجد فيه حديثًا قد نجد فيه آية من كتاب الله، وقد لا نجد أيضًا ألية من كتاب الله وإنما يُبوّب مجرد المتبويب، وربما أورد شيئًا من المعلقات.

المرابع والأرابي والأرابي

والقصود بالمعلق الأحاديث أو الآثار التي يحذف أول سندها وربما كامل الإسناد، أي لو أن البخاري رحمه الله عنده حديث من الأحاديث يرويه بسنده عن شيخه وشيخ شيخه وهلم جرا-حتى يصل إلى النبي عَلَيْهُ ، ولكنه لا يرى أن هذا الحديث على شرطه أي ليس بالدرجة التي يُريدها من الصحة؛ فنجد البخاري رحمه الله ربما حذف شيخه وعلق الحديث بشيخ شيخه.

فيقول مثلاً: قال سفيان بن عيينة ثم يذكر باقي الإسناد والحديث وهو لم يسمع من سفيان بن عيينة ، وربما كانت الواسطة على بن المديني أو الحميدي أو غيرهم .

فالشاهد أنه في بعض الأبواب يُورد هذه الأحاديث أو الآثار المعلقة ويخلي المباب من الأحاديث، خلاف أنه البخاري هذا الصنيع؟ . . . هناك من رأى أنه يصنع ذلك عمد السبب آخر به واختلفوا عي لسبب (محاسل له على دهن يه يستعب (محاسل له على دهن يه يستعب (محاسل له على دهن يه يستعب المحاسل له على دهن يه يستعب المحاسل له على دهن المسبب آخر به مع واختلفوا عي لهستيب (محاسل له على دهن يه يستعب المحاسل له على دهن المحاسل الم

فبعضهم يرى أن البخاري - رحمه الله - حينما لا يورد في ذلك الباب حديثًا بالسند المتصل إنما يصنع ذلك للإشارة إلى أن هذا الباب لا يثبت فيه شيء - هناك من ذهب إلى هذا المذهب - ، ولكن لا نستطيع أن نجزم في كل باب بأن البخاري رحمه الله - أراد هذا ؛ لأن تلك الأبواب قد يكون فيها شيء ثابت وصحيح ، بل إن البخاري ربما صححه في خارج الصحيح ، فالجزم بأن هذا هو مراد البخاري فيه شيء من التعسف ، ولكن قد يصنع هذا أحيانًا .

وقد يكون أخلى الباب من الأحاديث لكونه فقد الأحاديث التي على شرطه، أو الأحاديث التي سمعها مما يكن أن يُستدل به في ذلك الباب، ولذلك ربما اكتفى عن ذلك بآية أو بأشياء معلقة.

وحينما نجد البخاري ـ رحمه الله ـ يأتي ببعض الأبواب هكذا مجردة عن أي حديث وعن أي آية وعن أي آثار مُعلقة أيضًا، وإنما يُبوِّب بابًا مجردًا فقط، فيقول: بابٌ كذا وكذا. ويذكر المسألة ثم ينتقل إلى باب آخر.

ذكروا أن بعض النساخ حينما وجد هذه الأبواب هكذا صنع صنيعًا غير مستحسن، فبعض الأبواب التي بهذه الصورة يُعقبها البخاري بأبواب لا يبوب عليها، ولكن يذكر الحديث فقط، فأحيانًا يقول البخاري: باب حدّثنا فلان، قال: حدثنا فلان، وهكذا يورد الحديث أي أنه عكس الصنيع السابق، فهناك يذكر ترجمة الباب، وهنا لا يذكر ترجمة، وإنما يذكر الحديث، فيأتي بعض النساخ فيجعل هذا الحديث تحت ذلك الباب، وهنا يقع الإشكال على كثير من يُريد أن يذكر مناسبة الحديث للباب.

فهناك طائفة من العلماء اعتنوا وبخاصة الشراّح وينما يأتون على الباب الذي يبوِّب له البخاري يذكرون مناسبة ذلك الحديث لذلك الباب، أي لأي شيء أورد البخاري هذا الحديث، ويذكرون تعلق ذلك الحديث بتلك المسألة، ولكن في بعض الأحيان يعييهم ذلك الحديث. فلا يجدون له وجها من المناسبة لتلك الترجمة، فبعضهم يكون ممن برع في علم الكلام، فتجد عنده من التكلف للألم في التأويل ما تجد في محاولة ذكر مناسبة ذلك الحديث (بتلك) الترجمة.

ولكن إذا عرفت هذه المسألة ـ كما يقول الحافظ ابن حجر ـ : يكن أن يُفزع إليها عند الحاجة ، إذا أعيانا ذكر مناسبة ذلك الحديث لذلك الباب يمكن أن نقول :

لعل هذا من تصرف النسّاخ. فلعلهم دمجوا ترجمة بحديث ليس تحتها.

وأذكر بهذه المناسبة ـ قبل عشر سنوات ـ إن لم يكن أكثر ـ أننا كنا عند شيخنا ـ الشيخ عبد العزيز بن باز ـ حفظه الله.، وكان يُقرأ عليه في صحيح البخاري ـ ولعلني إن لم تخطئني الذاكرة أذكر أنه في المجلد السادس من فتح الباري، فالقارئ ذكرالترجمة، وذكر حديثًا، فسُئل الشيخ عن مناسبة ذلك الحديث (تلك الترجمة ـ فأطرق مليًا، ثم طلب الرجوع إلى فتح الباري لعل الحافظ ابن حجر يذكر (بتلك المناسبة؛ لأن الشيخ لم يظهر له مناسبة (لذلك) الحديث بذلك الباب، فحينما قرئ كلام الحافظ ابن حجر، وإذا به إما أنه لم يذكر شيئًا أو أنه ذكر أنه لم تظهر له مناسبة فلك الحديث بذلك الباب، فطلب الشيخ الرجوع إلى «عمدة القاري» الذي هُوَ شَرَح «العيني»، وإذا لا العيني أيضًا بمثل تلك الصورة التي ظهري

فَمَثُلُ هَذَا هُو الذي يقول عنه الحافظ ابن حجر يمكن أن يُفزع إليه عند الحاجة، فيقال: لعل بعض النسّاخ أدرج هذا الحديث تحت ذلك الباب الذي لم يكن مقصود البخاري ـ رحمه الله ـ إدراجه تحته .

ثم إننا حينما نجد تلك الأحاديث التي يوردها البخاري ـ رحمه الله ـ تحت تلك

الأبواب نجد أنهاتنقسم إلى قسمين: المحل أحمد فحينما يبوب البخاري فمنها أحاديث مناسبتها ظاهرة كل وأحد يدركها، فحينما يبوب البخاري مثلاً بابًا في الطهارة ويورد حديثًا في الطهارة، فالمناسبة ظاهرة ولا تحتاج إلى تكلف، ولكن في بعض الأحيان تكون المناسبة خفية، لا يدركها إلا الحذَّاق، وربما كان مقصود البخاري أمرًا آخر.

ولعلكم تلحظون أن أول حديث أودعه البخاري في صحيحه هو حديث:

«إنما الأعمال بالنيات»، وأورده في كتاب بدء الوحي. فأول كتاب استفتح به البخاري كتابه هو بدء الوحي، وأورد فيه هذا الحديث: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى...» إلى آخر الحديث.

فنجد أن هذا الحديث لا تعلق به ظاهرًا بهذا الباب، فهل البخاري حينما أورد هذا الحديث لم يكن مستحضرًا لأمر آخر أو أورده هكذا جزافًا؟

هناك من تطاول على البخاري وكما يقول بعض الشرّاح: صوّب إليه سهام اللوم- لإيراده هذا الحديث في هذا الكتاب ولكنه غفل عن أمر أراده البخاري رحمه الله تعالى - ، وهو أنه جعل هذا الكتاب بمثابة مجلس العلم مثلاً ، أو أي عبادة من العبادات التي يمكن أن يتعبد بها الإنسان ربه جلّ وعلا ، والعلم عبادة . فيريد أن يُنبه طالب العلم إلى مسألة مهمة جداً وهي ضرورة تجريد النية وإخلاص النية في طلب العلم .

فكأنه يقول لك: انتبه يا طالب العلم، فأنت حينما تقرأ في كتابي هذا إنما تقرأ في حديث النبي عَلَيْهُ، وتتعبد الله جلّ وعلا بهذه الأحاديث، وتُريد العمل بها أو إفتاء الناس بها أو تحصيل العلم الذي هو في حد ذاته عبادة؛ فهذه العبادات يُشترط فيها أمران: الإخلاص والمتابعة.

فهو أراد أن يُشير إلى الطرف الأول وهو الإخلاص فيقول لك:

قبل أن تبدأ في الطلب أخلص النية، وجردها عن أي تعلق آخر. هذا هو الذي أراده البخاري ـ رحمه الله ـ حينما أورد هذا الحديث.

ولذلك كثر عند أهل العلم افتتاح كتبهم بهذا الحديث، ومن المتأخرين السيوطي - رحمه الله ـ حينما افتتح كتابه الجامع الصغير بحديث: «إنما الأعمال

بالنيات»، برغم أنه حينما يفتتح بهذا الحديث سيُخل بالترتيب الأبجدي الذي أخذه على نفسه، ولكنه صنع ذلك لنفس المقصد الذي أراده البخاري رحمه الله.

وأحيانًا نجد البخاري - رحمه الله - في ترجمته يُشير إلى أشياء يريدها؛ فربما أراد بتلك الترجمة تخصيص عموم حديث، أو تقييد إطلاقه، أو الإشارة إلى خلاف في تلك المسألة، وبخاصة حينما يُورد الترجمة بصيغة الاستفهام.

فإذن يمكن أن تفهم أن هناك طائفة من العلماء رأت أن ذلك يمكن أن يُقال، وطائفة أخرى رأت غير ذلك؛ لذلك قال العلماء: إن فقه البخاري ـ رحمه الله ـ في تراجمه.

#### (تقطيعه للأحاديث

ونجده ورحمه الله يُقطِّع الحديث في كثير من الأحيان في مواضع كثيرة ، ربحا تربو على عشرين موضعًا ، والسبب أن هذا الحديث يمكن أن يستخدمه في الباب الفلاني من الكتاب الفلاني ، وفي الباب الفلاني من الكتاب الفلاني ، وفي الباب الفلاني من الكتاب الفلاني ، وهلم جرا ، ينتزع منه انتزاعات فقهية دقيقة ربحا كانت ظاهرة كما أشرت ، وربحا كانت خفية تحتاج إلى مَن يُبرزها من الشراح والعلماء الذين غاصوا في أعماق فقه البخاري رحمه الله تعالى .

## الكالم على المعلقات في [صدت النجالي] (١٠)

أما بالنسبة للكلام على المعلقات التي في صحيحه، فهذه الأحاديث المعلقة هناك مَن يُسيء الفهم بطريقة البخاري في إيرادها.

فبعضهم يرى أن الحديث المعلق في صحيح البخاري على الأقل يمكن أن يكون من الأحاديث التي يخرجها بالإسناد المتصل.

وبعضهم يُطلق قولاً عامًا فيقول: ما جزم به البخاري فهو صحيح، و ما ذكره بصيغة التمريض فهو غير صحيح، هكذا على الإطلاق. وكل هذا ليس بصحيح.

ولكن يمكن أن ننظر إلى هذه الأحاديث المعلقة في صحيح البخاري على أنها قسمان:

فمنها المرفوع إلى النبي عَلَيْهُ، ومنها الموقوف، فالمرفوع له شأن والموقوف له شأن، ولأجل الاختصار في الكلام في الموقوف أقدمه.

(فالموقوف) خف شرط البخاري فيه، فنجده في بعض الأحيان يجزم بصحة ذلك الموقوف و إن كان فيه شيء من الكلام لبعض أهل العلم، وإن لم يبلغ في الصحة ما يُريده البخاري.

<sup>(</sup>١) انظر: «هدي الساري» ص (١٧) الفصل الرابع في بيان السبب في إيراده للأحاديث المعلقة: مرفوعة وموقوفة، وشرح أحكام ذلك.

فإذن نأخذ عندنا قاعدة أن الأشياء التي ليست مرفوعة للنبي عَلِيلَةً في صحيح البخاري خف شرطه فيها.

أما (المرفوعة) فنجده إما أن يُوردها بصيغة الجزم، وإمّا أن يُوردها بصيغة التمريض، فالأشياء التي يُوردها بصيغة الجزم إما أن يكون أوردها في صحيحه في موضع آخر، فإذن هو في موضع آخر، فإذن هو حينما يأتي بها معلقة في موضع يدفعه إلى ذلك أحيانًا بعض الدوافع.

من هذه الدوافع أنه - رحمه الله - يكره أن يُورد الحديث بنفس الإيراد سنداً ومتناً، وهذا الذي يُسميه العلماء «ضيق المخرج»، فيقولون: يصنع هذا إذا ضاق مخرج الحديث عليه، أي ليس عنده إسناد آخر له، أما لو كان عنده إسناد آخر لأورده في هذا الموضع بذلك الإسناد الثاني، ولكن إذا لم يكن عنده سوى ذلك الإسناد الذي أودعه في باب آخر فإنه هاهنا يورد الحديث معلقاً كأنه يقول: أنا لا أحب التكرار، يصنع هذا أحياناً.

وأحيانًا أخرى قد يكون الحديث ليس مخرجه ضيقًا عند البخاري، ولكن كرره بما يرى أن فيه كفاية ؛ فلا يحب أن يكرره أكثر من ذلك .

وربما كان الدافع له الاختصار، فربما اختصر الحديث أو تصرف في متنه، فإذا صنع هذا لا يريد أن يورده كما يورد الحديث بالإسناد المتصل لأجل ذلك التصرف الحاصل في ذلك الحديث. فهذا بالنسبة للأحاديث التي يخرجها في صحيحه في موضع آخر. و هذا الكلام على الأحاديث التي يوردها بصيغة الجزم.

( مثال لصيغة الجزم

وصيغة الجزم مثل: «قال»، كأن يقول: قال رسول الله عَلَيْ ، أو قال ابن عباس:

قال رسول الله على كذا، أو قال مسروق: عن عائشة عن النبي على كذا. كل هذا يُسمونه صيغة الجزم أو قال: (ذكر) فلان كذا، أو نحو هذه العبارات التي فيها الجزم بثبوت ذلك عن ذلك الشخص الذي عَلَقه عنه ـ سواء كان النبي عَلَق أو غيره.

#### (مثال لصيغة التمريض

أمَّا صيغة التمريض فهي التي تكون في الغالب بصيغة المبني للمجهول، مثل: (يُذكر) عن رسول الله عَلَيْ كذا، أو (يُروى) عن رسول الله عَلَيْ كذا، أو (يُروى) عن رسول الله عَلَيْ كذا، أو (يُحكى) عنه كذا، ونحو هذه الصيغة التي يسمونها صيغة التمريض، هذه هي التي يمكن أن نفصل في تعاليق البخاري بموجبها.

#### (التفصيل في المعلقات بصيغة الجزم

فما أورده بصيغة المعلقات منها ما أخرجه في صحيحه، ومنها ما لم يخرجه.

وما أخرجه في صحيحه فالدافع له ما ذكرت، وما لم يخرجه في صحيحه ربما كان صحيحًا عنده، وعلى شرطه أيضًا، ولكن لأجل الطول والتكرار يتجنب ذكر ذلك الحديث. يصنع هذا أحيانًا ولكنه قليل.

وربما كان ذلك الحديث عنده على شرطه، ولكنه لا يحضره فيه إسناد تلقّاه عن شيوخه، أو ربما شك في تلقي ذلك الحديث عن شيوخه فنجد أنه يُعلق الحديث وإن كان بإسناد من أصح الصحيح.

#### مثال:

ويمثلون على هذا بذلك الحديث الذي ربما تصورنا أن البخاري أخرجه في صحيحه بالسند المتصل وليس كذلك، وهو قصة أبي هريرة مع الشيطان، هذا الحديث الذي علم الشيطان فيه أبا هريرة فضل آية الكرسي، وذكر أنه إن قرأها في ليل لا يقربه شيطان حتى يصبح (١).

نجد أن هذا الحديث ربما تصور كثير من طلبة العلم أن البخاري أخرجه في صحيحه بالإضافة لإخراج مسلم له، والحقيقة أن البخاري إنما أخرجه معلقًا. ولكن الذي يُوقع في الإشكال أنه علّقه عَن شيخه هو.

وكيف عَلَقه عن شيخه؟.

قال رحمه الله في صحيحه: قال عثمان بن الهيثم: حدثنا عوف وهو الأعرابي، عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة قال: «وكَّلني رسول الله عَلَيْكَ بحفظ زكاة الفطر . . . » ثم ذكر الحديث.

فحينما قال: قال عثمان بن الهيثم لم يقل: حدثني أو حدثنا أو أخبرني أو أخبرنا عثمان بن الهيثم، ثم إننا نجد أنه صنع هذا في ثلاثة مواضع في صحيحه، كلها يقول فيها: قال عثمان بن الهيثم، فرأى العلماء أن هذا الحديث لم يجزم البخاري بتلقيه هو له عن شيخه عثمان بن الهيثم، ولكنه يعرف تماماً أن شيخه عثمان بن الهيثم حدّث بهذا الحديث، ربما عرفه بواسطة أقرانه من التلاميذ الذين يشاركونه في الرواية عن شيخه عثمان بن الهيثم هذا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «الوكالة» «معلقًا» (رقم ٢٣١١)، وانظر مَن وصله في فتح الباري (٤/ ٤٨٧) وتغليق التعليق (٣/ ٢٩٥).

قد يكون الدافع للبخاري أنه ما تلقاه فعلاً عن عثمان بن الهيثم، وقد يكون الدافع له أنه شك في سماعه من عثمان بن الهيثم، وإلا فالحديث بإسناد من أصح الصحيح، يخرج البخاري أحاديث بهذا الإسناد، وإنما دفعه إلى ذلك هذا الأمر الذي أشرت إليه.

وربما كان الحديث أحيانًا صحيحًا ولكنه ليس على شرطه، ويمثلون على هذا بحديث عائشة رضي الله تعالى عنها: «أن النبي عَلَيْهُ كان يذكر الله على كل أحيانه»(١).

والبخاري رحمه الله جزم بهذا الحديث عن عائشة ، فقال: قالت عائشة: (كان النبي عَلَيْ يذكر الله على كل أحيانه) . ولكن هذا الحديث إنما أخرجه بإسناد متصل «مسلم» في صحيحه ، فالبخاري يرى أنه صحيح ولكنه ليس على شرطه الذي اشترطه على نفسه .

فإذن هو يجزم به لأنه يرى أنه صحيح ولكنه لا يُورده بإسناد متصل ؛ حتى لا يجعل لأحد مجالاً للقدح في كتابه .

وأحيانًا ربما كان ذلك الحديث صحيحًا ولكنه ليس من الأحاديث الصحيحة التي أخرجه «مسلم» في صحيحه، ولكن ربما نُوزِع في صحة ذلك الحديث. وربما كان الحديث دون ذلك فيكون من الأحاديث الحسنة لذاتها.

وربما كان حسنًا لغيره أي أن فيه ضعفًا، ولكن له من الشواهد ما يَجبُر ذلك

<sup>(</sup>۱) علقه البخاري في «الحيض» باب: تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت (۱/ ٤٨٥)، وفي «الأذان»: باب هل يتتبع المؤذن فاه. وقد وصله مسلم (٣٧٣)، وأبو داود (١٨)، وابن ماجه (٣٠٢).

الضعف. وربما جزم البخاري رحمه الله بذلك القول عن أحد من الناس، ولكنه لا يقتضى تصحيحه لذلك الحديث.

فإذن لا نستطيع أن نأخذ على أنفسنا بأن البخاري رحمه الله حينما يُورد حَديثًا من الأحاديث بالجزم معلقًا مجزومًا به أن ذلك الحديث صحيحًا على الإطلاق: فمنه ما هو صحيح وهو في صحيحه، ومنه ما هو صحيح وهو في حارج صحيحه كصحيح مسلم، ومنه ما هو صحيح عند غيرهما، ومنه ما هو حسن، ومنه ما هو ضعيف.

ولكن البخاري - رحمه الله - حينما يجزم بالقول أو بذلك الحديث عن أحد فإنه يقول: أنا تكفلت لك بالإسناد إلى هذا الذي جزمت به عنه، وأما من بعده عن أبرزت لك وأظهرت فأنت مخير، انظر إن ثبت عندك فأنت وشأنك، وإلا فالأمانة تقتضي أن أبين لك المواضع التي يمكن أن يُعل بها ذلك الحديث.

ويمثلون على هذا بقوله ـ رحمه الله ـ في كتاب «الزكاة»:

قال طاوس: قال معاذ لأهل اليمن: «ائتوني بزكاتكم خميص أو لبيس بدل الشعير والذرة فإنه أنفع لأصحاب النبي عَلَيْكُ في المدينة وأرفق بكم ». أو كما جاء في ذلك الأثر(١).

فالبخاري رحمه الله حينما قال: قال طاوس. يقول لك الإسناد من عندي إلى طاوس صحيح، تكفلت لك بهذا، ولكن من بعد طاوس انظر فيه أنت فحينما نظرنا وإذا بطاوس يقول: قال معاذ لأهل اليمن. . . طاوس يماني ولكنه

<sup>(</sup>۱) علقه البخاري في «الزكاة»: باب العَرْض في الزكاة (٣/ ٣٦٥). وقد وصل هذا الأثر ـ كما قال الحافظ ـ يحيى بن آدم في كتاب الخراج.

لم يُدرك معاذًا رضي الله عنه فإذن هناك انقطاع بينه وبين معاذ، وهذا الانقطاع هو الذي دفع البخاري رحمه الله إلى أن يقول مقولته هذه، أو إلى أن يُعلق الحديث إلى طاوس ثم يظهر من بعد طاوس، وكأنه يقول لك: انتبه فهنا موطن العلة التي يمكن أن يعل بها ذلك الحديث.

من العلماء من يتساهل في الحديث المرسل ويقبله، وربما بعضهم اشترط شروطًا في ذلك وليس هذا موضع التفصيل فيه، وفي مكن أن يأخذ بهذا الحديث.

ومن العلماء من يُشدد ولا يقبل من الحديث إلا ما كان بالإسناد المتصل الصحيح الثابت، فإذن هو يُشدد فيرد هذا الحديث ولا يبني عليه ناحية فقهية.

فهذا هو الذي يدفع البخاري ـ رحمه الله ـ لأن يُعلق الحــديث عن بعض الناس، فهذا بالنسبة للأحاديث التي يجزم البخاري بها .

#### (التفصيل في المعلقات بصيغة التمريض:

أما الأحاديث التي يُوردها بصيغة التمريض فليست القاعدة أيضاً أنها كلها ضعيفة أو مردودة، أو أن البخاري يشير بهذه العبارة إلى أن ذلك الحديث لا يثبت ولا يصح، بل نجد تلك الأحاديث التي يُوردها بصيغة التمريض منها ما أخرجه هو في صحيحه وذلك مثل ما قال: في (كتاب الطب): «ويُذكر عن ابن عباس عن النبي عَلَيْ في الرقية بفاتحة الكتاب»(۱) ، وهو يشير بذلك إلى قصة أبي سعيد الخدري حينما كان مع نفر في سرية وكانوا استضافوا حياً من أحياء العرب فلم

<sup>(</sup>۱) علقه البخاري في الطب: باب الرقى بفاتحة الكتاب (۲۰۸/۱۰)، وقد وصله في الباب التالي (۵۷۳۷)، وانظر «هدي الساري» ص(۱۸) الفصل الرابع.

يضيّفوهم، فمكثوا قربهم ولُدغ سيد ذلك الحيّ وطلبوا له أحداً يرقيه فلم تنفع فيه الرقى حتى جاءوا إلى أصحاب النبي عَلَى وقالوا لهم: هل فيكم من راق؟ فقالوا: نعم، ولكنكم لم تضيّفونا؛ فوالله لا نرقيه حتى تجعلوا لنا جَعلاً، فجعلوا لهم قطيعاً من الغنم، فرقاه أبو سعيد بفاتحة الكتاب، فبرئ سيد ذلك الحي، ثم اختلفوا فيما بينهم هل يجوز أخذ مثل هذا القطيع أو لا؟ . . . فكأنهم خشوا أن يكونوا أخذوا على كتاب الله أجراً، فحينما جاءوا إلى النبي على وذكروا له ذلك، قال: (وما يُدريك أنها رقية؟ خذوا واضربوا لي معكم بسهم) فأقرهم النبي على ذلك.

فمثل هذه القصة أخرجها البخاري في صحيحه في بعض المواضع بالإسناد المتصل ولكنه في هذا الموضع تصرف في المتن، فحينما تصرف في المتن أراد أن يشير إلى أن هذا التصرف منه لا يقتضي أن يكون ذلك المتن مرويًا بهذه الصورة؛ لأن الحديث لم يُذكر فيه صراحة أن النبي عَلَيْ علم أن هذه الرقية بفاتحة الكتاب وأقرهم عليها ولكن جاء ذلك ضمنًا في الحديث.

فهذا التصرف من البخاري حينما قال: «ويُذكر عن ابن عباس عن النبي عَلِيهِ في رقيته بفاتحة الكتاب» جعله رحمه الله من أمانته يجعل هذا الحديث مُعلقًا بهذه الصورة بصيغة التمريض إشارة منه إلى أن الحديث ليس مرويًا بهذه الصورة، وإن كان أصل القصة مخرجًا عنده في الصحيح.

أحيانًا نجد أنه يورد الحديث بصيغة التمريض، ونجد الحديث في صحيح مسلم، وربحا كان الدافع له إلى ذلك إما أنه يرى أن الحديث غير صحيح، أو أنه تصرّف أيضًا بطريقة من الطرق التي جعلته يورد الحديث بصيغة التمريض، أو ما

إلى ذلك.

وربما وجدنا الحديث الذي يُورده البخاري بصيغة التمريض، ربما كان مرويًا بإسناد ضعيف، ولكن له ما يجبره من طرق أخرى أو ما يعضده من آثار ونحو ذلك.

وربما كان أيضًا ضعيفًا بشكل لا يمكن قبوله فهذا في الغالب نجد البخاري وحمه الله ينص عليه، ويمثلون على هذا بما ذكره رحمه الله تعالى في «كتاب الصلاة» أنه يذكر عن أبي هريرة أن النبي على قال: «لا يتطوع الإمام في مكانه الذي صلى فيه الفريضة» (١) ثم قال بعد ذلك: ولا يصح (٢).

هذا الحديث أخرجه أبو داود في سننه، ولكن فيه راو مجهول، فالبخاري رحمه الله يشير إلى أن هذا الحديث لا يصح ولا يثبت عن النبي عَلِي ، ونص على هذا صراحة، ويرى أن الحديث لاينهض لأن يكون له من الشواهد ما يجبر ضعفه، ولذلك تصرف هذا التصرف.

خلاصة ما سبق

فإذن نفهم من خلال هذا أن إطلاق القول بأن المجزوم به عند البخاري

<sup>(</sup>۱) ذكره البخاري في "صفة الصلاة" باب مكث الإمام في مصلاه بعد السلام (۲/ ٣٨٩)، وهو موصول عند أبي داود (١٠٠٦)، قال الحافظ في "هدي الساري" ص (١٩): وهو حديث أخرجه أبو داود من طريق ليث بن أبي سليم عن الحجاج بن عبيد عن إبراهيم بن إسماعيل عن أبي هريرة، وليث بن أبي سليم ضعيف وشيخ شيخه لا يُعرف، وقد اختلف عليه فيه . ا . هـ

 <sup>(</sup>۲) قال الحافظ في الفتح (۲/ ۳۹۰): قوله: «ولم يصح» هو كلام البخاري، وذلك لضعف إسناده واضطرابه، تفرد به ليث بن أبي سليم وهو ضعيف، واختلف عليه فيه، وقد ذكر البخاري الاختلاف فيه في تاريخه وقال: «لم يَثبت».

صحيح، وغير المجزوم به ما يُورده بصيغة التمريض ضعيف لا ينبغي إلا بهذا التفصيل الذي أشرنا إليه، وإن كان تفصيلاً على وجه الاختصار.

وليراجع كلام الحافظ ابن حجر عن المعلقات في صحيح البخاري، في مقدمة الشرح الذي هو «هدي الساري»، أو في كتاب «النكت»، فإن الكلام هاهنا متقارب مع الكلام في ذلك الموضع أيضًا (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: هدي الساري ص (١٩)، والنكت (١/ ١١٥).

#### الإمام مسلم'''. رحمه الله تعالی ـ

#### (اسمه ونسبه ومولده:

هو مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، ينسب إلى بني قُشير، فهل كان مولى لهم، أو منهم حقيقة؟ هناك خلاف بين أهل العلم في هذا، ولم أجد ما يرجح أحد هذين القولين، ولايضره ذلك؛ فإن أشرف النسب هو هذا العلم الذي خُلّد به ذكر مسلم رحمه الله تعالى، منذ ذلك الوقت وإلى أن يشاء الله في آخر هذه الحياة الدنيا.

مولده ـرحمه الله تعالى ـ في السنة التي توفي فيها إمامان عظيمان وهما: الشافعي، وأبو داود الطيالسي، وذلك في السنة الرابعة بعد المئتين للهجرة، ووفاته ـرحمه الله ـ بعد وفاة البخاري بنحو خمس سنين، فالبخاري توفي في سنة ست وخمسين ومئتين، ومسلم توفي في نحو سنة إحدى وستين ومئتين.

والبخاري ـ رحمه الله ـ من شيوخ مسلم ولكن لم يرو عنه مسلم في الصحيح ولا حديثًا واحدًا، والترمذي صاحب الجامع الصحيح من تلاميذ مسلم ونجد أنه في كتابه الجامع روى عن مسلم حديثًا واحدًا، وهو حديث أبي هريرة عن النبي

<sup>(</sup>۱) انظر: الجسرح و التسعسديل (۸/ ت٧٩٧)، وتاريخ بغسداد (۱۳/ ۱۰۰)، والأنسساب للسمعاني (۱۳/ ۱۰۰)، وتهذيب الكمال (۲۷/ ۹۹۹)، وسير أعلام النبلاء (۱۲/ ۵۵۷)، وتذكرة الحفاظ (۲/ ۵۸۸)، وتهذيب التهذيب (۱۲/ ۲۲۲)، وشذرات الذهب (۲/ ۱٤٤).

أنه قال: «أحصوا هلال شعبان لرمضان»(١).

#### (طلبه للعلم، وسبب وفاته:)

طلب ـ رحمه الله ـ العلم من الصغر، وأول سماعه كان ببلده نيسابور وذلك في سنة ثمان عشرة ومئتين ثم حج بعد ذلك ورحل إلى كثير من البلدان ولقي كثيرًا من الشيوخ، وكان ـ رحمه الله ـ يتقوت ويتحرى الحلال، فكان له عقار ـ وهو الذي يُقال له الضياع ـ وكان أيضًا مع ذلك يتجر، فكان يتقوت من ذلك.

ويُذكر في سبب وفاته أمر عجيب لا أدري يصح أم لا ، ولكنه مذكور في ترجمته ، وهو أنه وحمه الله وسئل عن حديث أو عن مسئلة ؛ فمكث طول الليل وهو يُقلب ويراجع إلى أن أدركه الفجر ، وكان بجانبه مكتل زنبيل فيه تمر وكان يقلب في الصفحات ويراجع ويأخذ من هذا التمر تمرة تمرة ، فما جاء الفجر إلا وقد نفد ما في ذلك الزنبيل ، ووجد وحمه الله المسئلة التي كان يبحث عنها ولكن أكله من هذا التمر أضر به من حيث لا يشعر ، فكان سبب وفاته وحمه الله .

#### ( سبب تأليفه للصحيح: )

لم يذكر هناك سبب وجيه أو حادثة تدل على سبب تأليف مسلم لهذا الكتاب، كما حصل للبخاري من تلك الرؤية التي رآها، ومن سماعه لكلام شيخه إسحاق بن راهويه ؛ فلعله تأثر بشيخه البخاري، فنسج على منواله في هذا الصحيح، ولكنه أشار إلى كلام في مقدمة صحيحه يدل على أن هناك سببًا، ولكنه ليس بحادثة كما حصل للبخاري كما قلت، ولكنه ذكر أن السبب الدافع له على تأليفه هذا الكتاب غيرته على سُنة النبي عَلَى ، وذلك لما رأى في عصره من

<sup>(</sup>١) هو في جامعه (٦٨٧) : في الصوم، باب ما جاء في إحصاء هلال شعبان لرمضان .

بعض المحدثين الذين يُحدثون العوام بالأحاديث الباطلة والمنكرة والموضوعة والضعيفة؛ فأخذته الغيرة على سنة النبي عَلَيْهُ فألف كتابه هذا ليكف الناس عما سوى الصحيح، ويحثهم على رواية الصحيح.

#### (عدد أحاديث صحيح مسلم:

ألف هذا الكتاب، وجمع فيه من الحديث الصحيح نحو أربعة آلاف حديث، وهذا وهذا سوى المكرر، وبالمكرر كما يُقال قد يصل إلى اثني عشر ألف حديث، وهذا العدد يُعتبر عددًا تقريبيًا، ولذلك حرصنا على أن نقوم بعد أحاديث صحيح مسلم عددًا تقريبيًا أثناء شرحنا، ويتلخص ذلك في جعل رقماً عامًا ورقمًا خاصًا.

فالعام هو الأحاديث المكررة، والخاص للأحاديث سوى المكرر، ولعلنا بعد ذلك إن أمد الله في العمر ويسر بمنه وفضله، نستطيع أن نعد أحاديث صحيح مسلم لنرى هل بلغت فعلاً أربعة آلاف حديث أو أقل أو أكثر، وكم عددها بالمكرر، هل كما يقول تلميذه إنها اثنا عشر ألف حديث، أو أقل من ذلك؟

## (مدة تأليفه للصحيح:)

يقول تلميذه وقرينه أحمد بن سلمة إن مسلمًا مكث في تأليف هذا الكتاب خمس عشرة سنة، وبلا شك أن هذا وقت طويل ولكن لعل الذي جعل مسلمًا رحمه الله يمكث هذه المدة تحريه وانتقاؤه للأحاديث، وهذا الأمر ليس بالهين، وبخاصة أنه أشار في مقدمته أنه أقدم على عمل عظيم ليس بالأمر الهين، ولولا غيرته على سنة النبي على لما أقدم على ما أقدم عليه.

# (هل استوعب مسلم بن الحجاج كل الصحيح؟)

وفعلاً نجده رحمه الله حينما ألَّف هذا الصحيح تكلّم فيه بعض أهل العلم لأجل تأليفه لهذا الكتاب، ولعل ذلك كان لأسباب مما يقع بين الأقران في الغالب وإن كان في الظاهر قد تأتي معه بعض عبارات التي ربما شكلت سببًا في نظر ذلك المتكلم ولكنها في الحقيقة لا تعتبر أسبابًا وجيهة، فحينما كان مسلم رحمه الله عند أبي زرعة الرازي يُذاكره ثم قام، فقال له أحد الجلساء: هذا جمع أربعة آلاف حديث في الصحيح.

فقال أبو زرعة: ولمن ترك الباقي؟ ثمّ ذكر بعد ذلك كلامًا قال: إنه يُطرّق (١) لأهل البدع علينا. يقصد أنه حينما يُفرد هذه الأحاديث الصحيحة ومجموعها أربعة آلاف حديثًا، كأنه يقول: ليس هناك من الحديث الصحيح سوى هذه الأربعة الآلاف.

وذكرت أن البخاري ـ رحمه الله لم يَدّع ذلك ـ لا هو ولا شيخه البخاري ـ ، وذكرت أن البخاري ـ ، بل إنه ليصحح أحاديث الصحيح ، بل إنه ليصحح أحاديث كثيرة في خارج الصحيح ينقلها عنه الترمذي وغير الترمذي .

وكذلك مسلم ـ رحمه الله ـ ما ادعى أنه حصر جميع الأحاديث الصحيحة ، بل نجده يسئل أحياناً عن بعض الأحاديث فيصححها ، كما ورد في آخر كتاب الصلاة أن أبا بكر ابن أخت أبي النضر سأله عن حديث أبي هريرة مرفوعاً إلى النبي على أنه قال: «إذا قرأ الإمام فأنصتوا» (٢) ، فقال مسلم: هو عندي حديث صحيح. فقالوا له: لما لم تخرجه في كتابك؟ أو لما لم تضعه هاهنا؟.

<sup>(</sup>١) يطرّق: أي يُوجد لهم الطرق للاحتجاج علينا.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح مسلم(٤٠٤).

فقال: ليس كل شيء عندي صحيح أودعته هاهنا، إنما أودعت هاهنا ما أجمعوا عليه) أجمعوا عليه) وماذا يريد بها مسلم؟

ولكن المقصود أنه ـ رحمه الله ـ كان يُصحح أحاديث خارج الصحيح والسبب الذي يجعله لا يُودعها في الصحيح: إمّا لكونها من الأحاديث التي تُكلِّم فيها، فلا يُريد أن يكون هناك مجال للكلام في صحيحه، وإن كان قد يرد هاهنا اعتراض من يعترض من طلبة العلم فيقول: بعض الأحاديث التي أخرجها مسلم في صحيحه تُكلِّم فيها ومخالف في تصحيحها!

فنقول: مثل هذه الأحاديث لعل مسلمًا ترجّح له أنها علل غير مؤثرة، وأن تلك العلل التي في الأحاديث التي اجتنبها قد تكون مؤثرة، وإن كان يترجّح له أيضًا أنها أحاديث صحيحة، ولكن قد يكون إعلالها أقوى.

ثم إنه - رحمه الله - أشار إلى أنه انتقاه - أي الاثنا عشر ألف حديث - من ثلاثمائة ألف حديث، والكلام في هذا هو نفس الكلام الذي ذكرته عن البخاري - رحمه الله - حينما انتقى صحيحه من ستمائة ألف حديث؛ فالمقصود إذًا بما في ذلك المكرر بكثرة الطرق، وبما في ذلك من الموقوف والمقطوع.

ووردت عنه ـ رحمه الله ـ عبارة أنه قال: «ما وضعت في كتابي هذا شيئًا إلا بحُجة، وما أسقطت منه شيئًا إلا بحُجة» والمقصود بالحُجة الحجج العلمية التي تجعله يُودع أو يذر.

#### (مميزات صحيح مسلم:

نجد كثيرًا من أهل العلم أعجب بصحيح مسلم غاية الإعجاب، ذلك بسبب حُسن ترتيبه وتلخيصه لطرق الحديث بغير زيادة ولا نقصان، واحترازه أيضًا من التحويل في الأسانيد عند اتفاقها من غير زيادة ولا نُقصان، وتنبيهه على ألفاظ الرواة من اختلاف في متن أو إسناد ولو في حرف.

نجده مشلاً رحمه الله يعنى عناية تامة بالتنبيه على الروايات المصرحة بالسماع، وينتقيها انتقاءً ؛ وذلك تلافياً منه للكلام في الإسناد المعنعن، سواءً كان ذلك الراوي الذي ورد التصريح منه بالسماع مدلساً أم غير مدلس، فإن كان موصوفاً بالتدليس؛ فلا شك أن مسلماً رحمه الله يحرص أكثر، ويحرص أيضاً حتى لو لم يكن الراوي موصوفاً بالتدليس.

وليس أدل على هذا من أول حديث في صحيحه وهو حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما في مجيء جبريل إلى النبي عَلَيْه ، فإنه في هذا الحديث لو طالعتموه في صحيح مسلم (۱) = تجدوه يقول: «قال فلان: حدثنا...» وانتقى هذه الرواية، جاء بالحديث من أكثر من إسناد، ثم انتقى ذلك الإسناد الذي صرّح فيه بالسماع.

## (حسن ترتيبه ـ رحمه الله تعالى ـ:)

وبالنسبة لحُسن ترتيبه فإنه وحمه الله من جوانب التفضيل لكتابه على غيره من الكتب قالوا: إنه ليس فيه سوى الحديث السرد، أي أنه لم يمزج حديث النبي عَلِيَّة بغيره، وكأنهم يشيرون إلى صنيع البخاري رحمه الله، حينما مزج مع الحديث ما ورد عن الصحابة وعن التابعين وبعض الكلام الذي يذكره من عنده، كل ذلك بسبب ما يلجئه إليه فقه الحديث، ولكن مسلمًا ورحمه الله لم يصنع من ذلك شيئًا.

<sup>(</sup>١) هو في أول صحيحه (٨).

#### عدم تبويب الإمام مسلم لكتابه:

بل إنه لم يُبوب كتابه فهو - رحمه الله - ساق الأحاديث بناءً على الترتيب الفقهي، ابتدأ بكتاب الإيمان ثم الطهارة، ثم الصلاة، وهكذا، لكنه لم يبوب، لم يقل: باب كذا وكذا، باب كذا وكذا، بل هذا التبويب إنما بوبه بعض الشراح لصحيحه، وبعض المستخرجين، وبعض الملخصين.

فلو نظرنا إلى هذا التبويب الموجود بين أيدينا، وإذا به تبويب الإمام النووي رحمه الله تعالى ولا شك أنه تبويب فيه شيء من الطول، وفي نظري أن تبويب القرطبي رحمه الله أجود من تبويب النووي، فتبويب القرطبي في شرحه لصحيح مسلم، وفي تلخيصه لصحيح مسلم؛ فإنه لخص صحيح مسلم في كتاب جرد الأحاديث من الأسانيد وبوب عليها تبويبًا جيدًا بديعًا وشرح هذا التلخيص ولو نظرنا في هذا التبويب عند القرطبي نجده أجود من تبويب النووي، وفي بعض الأحيان نجد أن القرطبي و رحمه الله يتأثر أحيانًا بتبويب أبي نُعيم في مستخرجه، فإني في أثناء المطالعة وجدت أن القرطبي يأخذ أحيانًا التبويب لأبي نعيم في المستخرج فيضعه عنوانًا لذلك الباب الذي يُبوّب عليه أو الذي يُبوّب به.

#### (أسباب تفضيل صحيح البخاري على مسلم عند الجمهور:)

حصل هناك اختلاف في تفضيل صحيح مسلم على البخاري أو العكس، وجمهور المحدثين يُفضلون صحيح البخاري على مسلم في الجملة لعدة أسباب منها:

ا ـ صحة الأحاديث عند البخاري، فإنها أصح من الأحاديث عند مسلم، وهذا من حيث العدد في الجملة، وإلا هناك أحاديث يتفق البخاري ومسلم على

إخراجها، ولكنهم نظروا إلى شرط البخاري في الصحة وإذا به أقوى من شرط مسلم.

٢ - عدد الأحاديث المتكلم فيها عند البخاري أقل من عدد الأحاديث المتكلم فيها عند مسلم.

٣ عدد الرجال الذين تُكلّم فيهم ممن أخرج لهم مسلم أكثر من عدد الرجال الذين تُكلّم فيهم ممن أخرج لهم البخاري. وهذا من حيث جوانب عامّة دعت المحدثين إلى أن يُفضلوا صحيح البخاري على صحيح مسلم.

٤ - هذا بالإضافة إلى من يلتفت إلى الناحية الفقهية فإنه يرى أن صحيح البخاري أحسن من صحيح مسلم، والسبب أن البخاري - رحمه الله مزج الحديث بالفقه فأصبح كتابه هذا حديثًا وفقهًا في آن واحد.

#### (تفضيل المغاربة لصحيح مسلم على البخاري:

لكن بعض المغاربة يفضل صحيح مسلم على صحيح البخاري، وكذلك وردت عبارة عن أبي علي النيسابوري ـ رحمه الله من المشارقة أنه فضل صحيح مسلم أيضًا، ولكن هل هذا التفضيل يقتضي التفضيل في الأصحية أو التفضيل في أمور أخرى خارجة عن حيز الصحة؟ بعضهم فهم أن هذا التفضيل يشمل حتى الأصحية ، وهذا الكلام تهافت لا يشك إنسان له إلمام بعلم الحديث في أن أحاديث البخاري أصح من أحاديث مسلم، وكما قلت: في الجملة .

ولكن من حيث الجوانب الأخرى قد يُفضِل بعض الناس صحيح مسلم على صحيح البخاري بسببها، فمن ذلك مثلاً ما ذكره التجيبي عن ابن حزم و رحمه الله انه فضل صحيح مسلم على صحيح البخاري، وذكر السبب فذكر:

١ - أن مسلمًا رحمه الله ليس في كتابه سوى الحديث السرد، بعد المقدمة،
 قالوا: إذًا هو لم يمزج أحاديث النبي عَلَيْ بغيرها.

٢- كما أن من جوانب التفضيل جمع مسلم رحمه الله لطرق الحديث في مكان واحد، وليس كالبخاري الذي يُفرِّق هذه الطرق في أماكن متعددة وكما قلت سابقًا: إنها قد تصل إلى أكثر من عشرين موضعًا بسبب ما ينتزعه من ذلك الحديث من فقه؛ فنجد أنه يُقطع الحديث، ربما أورده في الصلاة ثم في الطهارة، ثم في الزكاة، ثم في الحج، ثم الصيام، ثم في غير ذلك من الأبواب، وفي كل باب نجده يأخذ من الحديث ناحية فقهية ويُودع ذلك الحديث في ذلك الباب لهذا السبب.

أمّا مسلم فلا يصنع ذلك في الغالب جداً، قد يقع عنده في بعض الأحيان حديث مكرر في موضعين تقريباً مثل حديث ابن عباس في الأشربة (١) في وفد عبد القيس حينما قدموا، فإنه كرره في موضع آخر، ولكن هذا قليل جداً عند مسلم رحمه الله و القلة النادرة لا يُبنى عليها شيء، ولا يُقاس عليها، ولا يعتبر لها حُكم.

فإذًا الحكم الغالب لما في صحيح مسلم من الأحاديث: أن مسلمًا ورحمه الله ويجمع جميع طرق الحديث ويجمعها في المكان الأليق بها، فإذا ورجد أن معظم مادة ذلك الحديث يمكن أن تُجعل في كتاب الطهارة؛ جعلها في كتاب الطهارة، حتى وإن كان فيه بعض المواضع التي يمكن أن يُستفاد منها في كتاب

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في «الإيمان»: باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله ﷺ . . . (٢٣/١٧، ٢٤). وكرره في «الأشربة»: باب النهي عن الانتباذ في المزفت والدباء والحنتم والنقير . . . (١٧/ ٣٩ فما بعده ﴾.

الصلاة، وفي غير ذلك من الأبواب، فلا نجده يودعه في تلك المواضع، وإنما يجعلها في أليق المواضع بذلك الحديث.

" - ثم إنه يُعنى بالطرق في ترتيبها؛ فنجد أنه يقدِّم الطريق التي فيها أصحيَّة، ويقدَّم الطريق التي فيها أصحيَّة، ويقدَّم الطريق المبينة لها، ويقدَّم الطريق المنسوخة ثم يأتي بعد ذلك بالطريق الناسخة، وهلمَّ جرَّا.

ومن حسن ترتيبه وطريقته في السياق جعلت بعض العلماء يُفضلونه على كتاب البخاري.

٤ - كما أن من جوانب التفضيل في هذا الموضع: أنه ـ رحمه الله ـ يُعنى بالمتون عناية فائقة، فتجد أنه يتحرى ويتحرز في فروق الألفاظ، فيقول: قال فلان كذا، وقال فلان كذا.

وحتى في الأسانيد نجد أنه أحيانًا يقول: قال فلان: حدثنا، وقال فلان: أخبرنا، وذلك لتفريقه وحمه الله بين حدثنا وأخبرنا، وأما البخاري رحمه الله فلا يُعنى بهذا، ولعل البخاري يرى التسوية بين حدثنا وأخبرنا، وهذا فيما يظهر من صنيعه في كتاب العلم، أما مسلم وحمه الله فيرى التفريق بين حدثنا وأخبرنا.

## الفرق بين حدثنا وأخبرنا:

المحدثون يفرقون في طريقة التلقي بين ما تلفظ به الشيخ، وبين ما قُرئ على الشيخ، فإذا كان الشيخ يُحدّث سواءً من حفظه، أو من كتابه، ويقرأ على التلاميذ، وهم ينسخون الأحاديث التي يُحدثهم بها؛ هذا يُقال له: (السَّماع)،

وهو الذي يعبرون عنه (بحدثنا أو حدثني).

فإن كان الطالب تلقى ذلك الحديث في مجلس مثل هذا المجلس فإنه يأتي بصيغة الجمع: (حدثنا) لكونه تلقى الحديث مع جماعة آخرين. وإن كان تلقاه من الشيخ بمفرده قال: (حدثني) يعني على انفراد.

وأمّا إذا كان الحديث يُقرأ على الشيخ قراءة، مثل مالك رحمه الله يدفع الموطأ لأحد التلاميذ فيقرأ وهو يَسْمع؛ فإن أخطأ التلميذ ردّ عليه وصوّب ذلك الخطأ، وإلا مضى؛ فهذا يسمونه (العرض والقراءة على الشيخ)، ويُعبرون عنه بتعبير دقيق حينما يريد الإنسان أن يُحدث يقول: (أخبرني) ولا يقول: حدثني. يُشير إلى أنه تلقى الحديث لا من لفظ الشيخ ولكن من التلميذ الذي يقرأ على ذلك الشيخ.

هذا هو السبب الذي يجعلهم يُفرقون بين (حدثنا) ، و(أخبرنا) ، فبعض المحدثين يقولون: كلاهما سواء ، سواء أقرأ على الشيخ ، أو قرأ الشيخ فكل ذلك واحد ، لكن مسلم و رحمه الله لا يرى ذلك واحدًا ، ولكنه يُفرق بين هذا وذاك ولذلك نجده في كثير من الأحاديث ينص على ذلك ، قال فلان : حدثنا . . . وقال فلان : أخبرنا ، وهلم جرّا .

٥ - كما أنه . رحمه الله - إذا كان في المتن زيادة أو نقصان أو تغير في الألفاظ ينص على ذلك أيضًا؛ فتجده يُورد الحديث بادئ ذي بدء بالطريقة التي ينتقيها ويختارها، ثم بعد ذلك يأتي بالمتابعات والشواهد. فإن كان في المتابعة أو الشاهد زيادة لفظ، ذكره ونص عليه، وإن كان فيه اختلاف لفظ نص عليه أيضًا، وهكذا.

فهذا الصنيع من مسلم ـ رحمه الله ـ جعل بعض العلماء يُفضلونه على صحيح البخاري.

فإذًا نستفيد من هذا كله أن جانب التفضيل لصحيح مسلم على صحيح البخاري لا من حيث الأصحية، ولكن باعتبارات أخرى رآها بعض العلماء، ورأى بعضهم خلافها، والمسئلة اجتهادية وكل له وجهة هو موليها.

> عدم اهتمام الإمام مسلم بالأسانيد العالية بقدر اهتمامه بالأسانيد الصحيحة:

من الأمور التي أحب التنبيه عليها أن مسلماً رحمه الله لم يُعن بالحديث العالي في صحيحه، والحديث العالي ضد النازل، والمقصود بالعالي والنازل قلة العدد بين صاحب الكتاب وبين النبي على ، أقصد في الرواة.

قاذا كان مسلم ـ رحمه الله ـ عنده حديث مروي من عدة طرق، بعض الطرق يكون بينه وبين النبي عَلَيْهُ مينه وبين النبي عَلَيْهُ الله عنده وبين النبي عَلَيْهُ أربعة رواة؛ فإنهم يقولون للطريق التي بينه وبين النبي عَلَيْهُ أربعة رواة: طريق عالية، والأخرى نازلة.

وقد عني المحدثون بمسئلة العلو، والذين في طبقة مسلم يحرصون على الأحاديث العالية وبالذات في ذلك التاريخ؛ بعضهم ظفر بأحاديث ثلاثية الإسناد؛ يعني لا يكون بين المؤلف وبين النبي على أكستر من ثلاثة رواة؛ الصحابي، التابعي، ثم شيخ صاحب الكتاب، ووقع في مسند الإمام أحمد رحمه الله عدد من الأحاديث الثلاثية بلغ نحو ثلاثمائة حديث ثلاثيات، أفردها السفاريني - رحمه الله - وشرحها أيضاً في كتابه «شرح ثلاثيات المسند».

كما أنه وقع لبعض المعاصرين لمسلم بعض الثلاثيات أيضاً، فهناك ابن ماجه وهو متأخر عن مسلم نوعاً ما، له ثلاثيات، بل إن تلميذ مسلم وهو الترمذي له حديث ثلاثي في كتابه، وهو ما أخرجه في كتابه عن شيخه إسماعيل بن موسى الفزاري قال: حدثنا عمر بن شاكر عن أنس عن النبي على أنه قال: «يأتي على الناس زمان الصابر فيه على دينه كالقابض على الجمر»(۱)، هذا الحديث أخرجه الترمذي بإسناد ثلاثي ليس بينه وبين النبي على سوى ثلاثة رواة، وما دام الترمذي من تلاميذ مسلم، فمن باب أولى أن يوجد عند مسلم أحاديث ثلاثية الإسناد.

فلماذا يا تُرى لم يُخرج مسلم شيئًا من الأحاديث الثلاثية؟ إنما أعلى ما وجدنا عنده في كتابه رباعي الإسناد ـ يعني بينه وبين النبي عَلَيْ أربعة رواة ـ لماذا لم يُعن مسلم بالثلاثي الإسناد؟

السبب انتقاؤه للأحاديث الصحيحة، وانتقاؤه للطرق الصحيحة، فإنه لو أراد أن يُخرج هذه الطرق الثلاثية سيكون ذلك الإسناد الذي عنده ضعيفًا، ولذلك بعضهم يقول: إن الأحاديث الثلاثية في سنن ابن ماجه كلها ضعيفة، وأظن هذه العبارة وردت عن المزي و رحمه الله .. فمسلم إذًا تجنب الأحاديث العالية بسبب انتقائه للحديث الصحيح فقط، وإلا سيكون عنده أحاديث ثلاثية الإسناد.

كما أن من منهج مسلم رحمه الله أنه لا يرى الرواية بالمعنى بخلاف شيخه البخاري، فالبخاري يرى الرواية بالمعنى؛ إذا تلقى الحديث بلفظ جَوَّز لنفسه أن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦٦١)، في الفتن، باب رقم (٧٣)، وفي سنده عمر بن شاكر البصري، وهو ضعيف. وقال: هذا حديث غريب من هذا الوجه.

يرويه بلفظ آخر بشرط أن يكون المعنى هو المعنى. وأما مسلم رحمه الله فإنه يحترز كل الاحتراز عن أي لفظة يُغيرها ويبدلها في الإسناد.

وبعضهم ذكر أن للبخاري عذراً وأن مسلماً يحق له أن يصنع هذا الصنيع. قالوا: وبعضهم ذكر أن للبخاري عذراً وأن مسلماً يحق له أن يصنع هذا الصنيع. قالوا: البخاري - رحمه الله - لم يكن يُدون الحديث أثناء تلقيه له عن الشيوخ، فهو الذي يقول: رُبّ حديث سمعته بالشام وكتبته بخراسان، فإذاً هو يُملي من حفظه فيستحضر المعنى تماماً ثم يُعبر بما يحضره من ألفاظ، إن استطاع أن يأتي بالحديث بنفس اللفظ فعل، وإلا جاء بألفاظ تؤدي نفس المعنى الذي تلقاه به.

قالوا: وأما مسلم رحمه الله فإنه ألف صحيحه في بلده نيسابور، بل بحضور جميع كتبه حينما كان يكتب عن الشيوخ؛ فكتبه بين يديه، بل إن بعض شيوخه كان حيًا حينما ألف الصحيح، فإذا أشكل عليه لفظ ذهب إلى مراجعة ذلك الشيخ عن ذلك اللفظ الذي أشكل عليه، فلذلك حُق له أن يحترز في هذه الألفاظ، وأن يأتي بالحديث على وجهه الذي سمعه.

ولأجل هذا وجدنا بعض المغاربة - بالذات - وإن كان قد يصنع هذا غيرهم ممن يسوق المتون - متون الأحاديث - كعبد الحق الإشبيلي في كتابه الأحكام - ينتقون رواية مسلم على رواية البخاري إذا كان الحديث متفق عليه ؛ نجد أنهم يأخذون لفظ مسلم ويدعون لفظ البخاري .

والسبب أنهم يرون أن لفظ مسلم أدق من لفظ البخاري - رحمه الله - ، وهذا فعلاً موجود في صحيح البخاري ، وربما قال بعض الناس : يمكن أن يكون البخاري تلقى الحديث هكذا ، لأننا نجد أن البخاري يورد الحديث في أكثر من

موضع، فنجد في بعض المواضع اختلافًا في اللفظ عن ذلك الموضع السابق.

مثال ذلك: أنه يورد الحديث في كتاب الصلاة بلفظ، ثم يورده في كتاب الطهارة بلفظ أخر، وقد يقول قائل: إن هذا بسبب اختلاف الرواية، يكون تلقى الحديث عن شيخ بلفظ، وعن شيخ آخر بلفظ آخر.

ولكن جوابنا على هذه المسئلة: أقول: إن البخاري - رحمه الله - في بعض الأحيان يأتي بالحديث عن نفس الشيخ في هذا الموضع وفي ذلك الموضع مع اختلاف اللفظ على أن اختلاف اللفظ منه هو لا من ذلك الشيخ الذي تلقى ذلك الحديث عنه.

ومن الأمور التي فضلوا صحيح مسلم على صحيح البخاري بسببها: أن مسلمًا ـ رحمه الله ـ اقتصر على المرفوع دون الموقوف، وعلى المتصل دون المعلق، وهذا يدفعنا إلى الكلام على المعلقات في صحيح مسلم.

#### (المعلقات في صحيح مسلم:

بالنسبة للبخاري تقدم الكلام على المعلقات في صحيح البخاري بما يُغني عن الإعادة، وفهمنا من خلال ذلك العرض أن البخاري وحمه الله أورد في كتابه كثيرًا من الأحاديث المعلقة، وذكرت لكم أن المعلق ما حُذف من مبدأ إسناده راو فأكثر، ولربما حذف كامل الإسناد فقال: قال النبي عَلَيْهُ، وربما ذكر الصحابي فقط فقال: قال ابن عباس، أو قال أبوهريرة، وهلم جرا.

فهذه الأحاديث المعلقة يودعها البخاري ـ رحمه الله ـ في كتابه لسبب وهو استخدامه لها في الناحية الفقهية الاستنباطية، فهل يا ترى في صحيح مسلم

شيء من المعلقات؟.

فنقول: إن المعلقات التي في صحيح مسلم وجدت على اختلاف بين العلماء في عددها ، ولكنها على أكثر عدد لا تُشكِّل نسبة إذا ما قورنت بالمعلقات في صحيح البخاري .

فقد بلغ عدد الأحاديث المعلقة في صحيح البخاري مائة وتسعة وخمسون حديثًا كما يقول الحافظ ابن حجر، وعلى أعلى نسبة عند مسلم قيل: إن عددها أربعة عشر حديثًا.

فالفرق بين العددين ظاهر ، فإذًا هذا من جوانب التفضيل لصحيح مسلم على صحيح البخاري ، أنهم قالوا: ليس فيه شيء من المعلقات .

ثم إن هذه المعلقات التي في صحيح مسلم- وعددها كما قيل على أعلى حصر أربعة عشر حديثًا - ليس الأمر فيها كما ذكر بل إننا نجد هذه الأربعة عشر حديثًا ، والسبب أن أحدها مكرر ، والحديث الآخر ليس في الحقيقة بمعلق ، وهو الحديث الذي جاء في كتاب الصلاة في باب الصلاة على النبي على النبي على ، حينما يقول مسلم: حدثنا صاحب لنا عن إسماعيل بن زكريا عن الأعمش ، وعن مسعر وعن مالك بن مغول كلهم عن الحكم- يعني ابن عُتيبة عن ابن أبي ليلى عن كعب بن عُجرة أنهم قالوا للنبي على : «قد عرفنا كيف نسلم عليك ، فكيف نصلي عليك؟ فقال عليه الصلاة والسلام: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وعلى آل محمد وعلى آل محمد وعلى آل محمد ... "(1) .

نجد أن هذا الحديث بهذه الصورة ليس بمعلق، وإنما هذا إسناد متصل ليس فيه

July 9

<sup>(</sup>١) يلاحظ أن مسلمًا لم يسق لفظه، وإنما قال: مثله...

انقطاع، ولكن يقال عن هذا الحديث: إن في إسناده راويًا مبهمًا، وهو شيخ مسلم حينما قال: حدثنا صاحب لنا، ومع ذلك فهذا الحديث إنما جاء بهذه الصورة في رواية أبي العلاء بن ماهان وهو أحد الرواة في لصحيح مسلم.

وأمّا الرواية المعتمدة وهي رواية أبي أحمد الجلودي النيسابوري فليس فيها هذا الراوي المبهم، وإنما فيها التصريح باسم هذا الشيخ، وهذه الرواية هي المعتمدة وهي الموجودة بين أيدينا، أما رواية أبي العلاء بن ماهان فلا أعرف أنها موجودة في هذا العصر، ورواية الجلودي جاءت فيها الرواية هكذا: يقول مسلم: حدثنا محمد بن بكّار، قال حدثنا إسماعيل بن زكريا... ثم ذكر الحديث (۱).

فتبين بهذا أن هذا الحديث ليس بمعلق في صحيح مسلم، وإنما هو إسناد متصل، وتبين شيخ مسلم في رواية الجلودي.

أما الأحاديث الاثنا عشر التي قيل إنها معلقة ، ففي الحقيقة أن هذه الأحاديث الاثني عشر أيضًا ، لو نظرنا إليها نجد فيها أحاديث وصلها مسلم نفسه في موضع آخر من صحيحه ، وعدد هذه الأحاديث التي وصلها مسلم خمسة أحاديث ، فإذًا لا يُقال عن هذه الأحاديث إنها معلقة كمعلقات صحيح البخاري والتي كثير منها يعلقها ولا يصلها في نفس الصحيح ، وإنما هذه وصلها مسلم في موضع آخر فهي لا تعتبر معلقة .

هناك أحاديث عدّها بعض العلماء معلقة وهي في الحقيقة موصولة وعددها ستة أحاديث، والسبب في قولنا إنها موصولة أننا نجدها بعد التتبع موصولة

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۰۱). وهو عند البخاري (۲۳۷۰).

هكذا، كالحديث السابق فيها راو مبهم؛ حينما يقول مسلم ـ رحمه الله ـ: حُدِّثت، أو حدثنا صاحب لنا، أو نحو ذلك من العبارات مثل ما حصل في رواية أبي العلاء بن ماهان السابقة، وعددها ستة كما بينا، فهذه يقال: في إسنادها راو مبهم، وليست أحاديث معلقة، ونجد أن هذه الأحاديث بعد التبع موصولة عند عير مسلم في خارج الصحيح .

واعتنى بوصلها الأخ الفاضل (علي حسن عبد الحميد حلبي) أحد تلامين الشيخ الألباني في كتاب له سماه «تغليق التعليق» على هذه الأحاديث المعلقة، أو التي قيل إنها معلقة في صحيح مسلم، فبهذا ينهي كثيرًا من الكلام عن الأحاديث التي بها راو مبهم.

يبقى بعد ذلك حديث واحد هو الذي نصّ عليه الحافظ العراقي، فإنه يقول رحمه الله: إن عدد المعلقات في صحيح مسلم إنما هو حديث واحد فقط، وإذا كان عدد المعلقات حديثًا واحدًا فقط، فلا شك أنه لا حكم له في عدد أحاديث كثير بغير المكرر تبلغ أربعة آلاف، وبالمكرر تصل نحو اثني عشر ألف حديث، فلا يُشكِّل هذا العدد نسبة في مقابل ذلك العدد الضخم.

#### (الموقوف والمقطوع عند البخاري ومسلم:

أما بالنسبة للموقوفات والمقطوعات، والمقصود بالموقوف: ما كان من كلام الصحابي، والمقطوع: ما كان من كلام التابعي فمن بعده.

البخاري - رحمه الله ـ يورد كثيرًا من هذه الموقوفات والمقطوعات في كتابه وبالأخص في التبويب؛ يستعين بها في تبويبه وفي الاستشهاد بها في فقه الحديث.

المؤاثد المؤاثد عني ميارم

مع منه (ناحاريا ا کمعکوعظء وأما مسلم. رحمه الله. فهذه الموقوفات والمقطوعات في صحيحه قليلة جداً لا تُقارن بما عند البخاري، وإذا وُجدت عند مسلم فإنما توجد لغرض ومناسبة، ربما ظهرت لبعضنا، وربما لم تظهر.

أما بالنسبة للموقوف فإن مسلمًا رحمه الله يستعين به في فهم ذلك الحديث وأول حديث عند مسلمً (١) ، وهو حديث ابن عمر في مجيء جبريل للنبي على ضورة أعرابي ، وسؤاله إياه عن الساعة السبب الذي دعا ابن عمر إلى إيراد ذلك الحديث: أن يحيى بن يَعْمر وصاحبًا له جَاءا إلى ابن عمر وذكرا له القدرية الذين ظهروا وأصبحوا يقولون بالقدر (٢) ، فقال ابن عمر رضي الله بُعنهما: «إذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم وهم بُرءاء مني».

فهذا يُقال له: موقوف؛ لأنه من كلام ابن عمر، ثم ذكر بعد ذلك حديث جبريل؛ إذاً كلام ابن عمر هاهنا جاء عرضاً في ضمن هذا الحديث المرفوع ولم يقصد مسلم رحمه الله إفراده عن الحديث أو المجيء به هكذا استقلالاً، جاء عرضاً، ومع ذلك هو يُعين في فهم هذا الحديث؛ فابن عمر رضي الله عنهما يخبر بكلامه هذا أن هؤلاء الذين قالوا بهذه المقولة يستحقون أن يتبرأ منهم المسلمون بسبب شناعة هذه المقالة.

<sup>(</sup>١) في الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله سبحانه وتعالى. وبيان الدليل على التبري ممن لا يؤمن بالقدر، وإغلاظ القول في حقه.

 <sup>(</sup>٢) وفي الحديث هناك: (كان أوَّلَ مَن قالَ في القدر بالبصرة مَعْبدً الجُهنيُّ. . .) الحديث .
 ومعناه: أول مَن قال بنفي القدر فابتدع وخالفَ الصواب الذي عليه أهل الحق.
 ويقال: القَدَر والقَدْر، لغتان مشهورتان.

<sup>-</sup> واعلم أن مذهب أهل الحق إثبات القدر. ومعناه أن الله تبارك وتعالى قدَّر الأشياء في القدم، وعلم سبحانه أنها ستقع في أوقات معلومة عنده سبحانه وتعالى وعلى صفات مخصوصة. فهي تقع على حسب ما قدّرها سبحانه وتعالى. [(١/ ٣٦) عبد الباقي].

أما بالنسبة للمقطوع: وهو ما جاء عن التابعي فمن بعده؛ فهو قليل جداً في صحيح مسلم، ومع هذا إنما يورده مسلم استرواحاً في بعض المواضع، ويمثلون لذلك بمثل روايته لمقولة يحيى بن أبي كثير ـ رحمه الله تعالى ـ حينما قال: «لا يُستطاع العلم براحة الجسم»، أو «براحة الجسد» ـ على اختلاف الروايات في ذلك ـ ؛ فمسلم رحمه الله في كتاب المساجد في باب الصلوات الخمس أورد حديث عبد الله بن عمرو بن العاص أن النبي عَلَي قال: «إذا صليتم الفجر فإنه وقت إلى أن تطلع قرن الشمس الأول، ثم إذا صليتم الظهر فإنه وقت إلى أن يحضر العصر . . . » الحديث (۱) ؛ لما أورد مسلم هذا الحديث أورد بعد ذلك عن يحيى بن أبي بكير عن يحيى بن أبي كثير أنه قال: «لا يُستطاع العلم براحة الجسم». ثم أورد بعد ذلك عدة أحاديث كالعادة ، فلماذا يا تُرى أورد مسلم هذا الكلام عن يحيى بن أبي كثير ؟

السبب بعد التأمل نجد أن هذا الحديث مداره على قتادة بن دعامة السدوسي يرويه عن أبي أيوب ـ يحيى بن مالك ـ عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه ما، ثم نجد أن مسلمًا أخرج هذا الحديث عن قتادة من أربع طرق، من جملتها:

طريق هشام الدستوائي وطريق شعبة، كلاهما يرويانه عن قتادة، وأخرجه من ثلاث من طريقين عن معاذ بن هشام الدستوائي عن أبيه عن قتادة، وأخرجه من ثلاث طرق عن شعبة.

 حديثًا واحدًا صار سبعة أحاديث بالمكرر؛ فهذا التعب في إخراج هذه الطرق جعل مسلمًا رحمه الله يتذكر مقولة يحيى بن أبي كثير هذه، وأن العلم يحتاج إلى نشاط نفسي وعلو همة، ولا يليق بطالب العلم أن يكسل عن تخريج مثل هذه الطرق؛ فأورد هذه المقولة شحذًا لهمم طلبة العلم، وحثًا لهم على عدم السآمة والملل. فهذا هو السبب الذي جعل مسلمًا رحمه الله يورد مثل هذه المقولة عن يحيى بن أبي كثير.

وفي الجملة، فلا يُقارن ما في صحيح مسلم بما في صحيح البخاري من الموقوف أو المقطوع أو المعلق، فهذا من جوانب التفضيل التي فُضِّل صحيح مسلم بموجبها على صحيح الإمام البخاري - رحمهما الله -.

## (ما حكم تدليس أبي الزبير(١) في صحيح مسلم، وغيره من المدلسين؟

بالنسبة لأبي الزبير محمد بن مسلم بن تَدْرُس، وهو كثير الرواية عن جابر ابن عبد الله رضي الله تعالى عنهما، وله في صحيح مسلم عدة أحاديث يرويها عن جابر بالعنعنة، يعني يقول: عن جابر ولا يقول: سمعت جابراً، أو حدثنا، أو نحو ذلك من العبارات المصرحة بتلقيه ذلك الحديث عن شيخه جابر، ومحمد بن مسلم بن تدرس - أبو الزبير هذا - وصف بالتدليس.

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ: محمد بن مسلم بن تَدْرُس، بفتح المثناة، وسكون الدال المهملة، وضم الراء، الأسدي، مولاهم، أبو الزبير المكي، صدوق، إلا أنه يُدلس، من الرابعة، مات سنة ست وعشرين/ع. التقريب [۷۰۸۱].

<sup>-</sup> قال النسائي: ثقة، ذكره ابن حبان في الثقات.

<sup>-</sup> قال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث.

<sup>(</sup>انظر: تهذيب الكمال: (٦٦/ ٤٠٩)، الثقات: (٥/ ٣٥١)، طبقات ابن سعد: (٥/ ٤٨١).

واستشهد في ذلك على رواية الليث بن سعد حينما تلقى أحاديث من أبي الزبير ثم سأله فقال: هذه الأحاديث سمعتها كلها من جابر؟ فقال: لا، فقال: منه ما سمعت، ومنه ما حُدثت عنه. فقال له: أعلم لي على الذي سمعت أي أشر على الذي سمعته في الكتاب الذي نسخه منه فأعلم له على بعض الأحاديث، قال الليث: فهي التي أرويها.

هذه الحكاية من الليث بن سعد وهو إمام من الأئمة بلا شك أنها صريحة في أن أبا الزبير مدلس، واستند عليها من استند مثل النسائي فوصفه بالتدليس، ومن جاء بعد ذلك كالذهبي، وابن حجر، وغيرهم، كلهم وصفوا أبا الزبير بالتدليس، وبعضهم بالغ مثل ابن القطان الفاسي، وكذلك ابن حزم في ردحتى الأحاديث التي في صحيح مسلم، والتي لم يُصرح فيها أبو الزبير بالتحديث.

وخلاصة ما فصلوا فيه أنهم قالوا: رواية أبي الزبير مقبولة إذا صرح بالسماع، وإن لم يُصرح بالسماع فإنها مردودة إلا إذا كانت من رواية الليث بن سعد عنه؛ فإن أحاديث الليث بن سعد عن أبي الزبير مسموعة، وما عدا ذلك فنرد تلك الأحاديث ما لم يصرح أبو الزبير بالسماع، فهل هذا الكلام ينطبق على ما في صحيح مسلم؟

بعضهم عَمَّم الحُكِّم مثل ابن القطان ـ وأظن ابن حزم كذلك أيضًا ـ .

وبعضهم قال: لا، بل ما في صحيح مسلم لا يتعرض له، وما كان في خارج المنقر صحيح مسلم فهو الذي يمكن أن يُنقض بهذا النقض .

وفي اعتقادي أن هذا الرأي هو أوسط وأعيدل الأقوال، ليس كالقول الذي

يُهدر قول الليث بن سعد، ويقول: أبو الزبير غير مدلس، فهذا فيه إهدار لكلام إمام من الأئمة، ولاعتماد أئمة آخرين عليه ـ كالنسائي وغيره ـ ، كما أن التعرض للأحاديث التي في صحيح مسلم ليس بلائق، والسبب في ذلك عدة أمور هي:

أولاً: أننا نجد مُسلماً وحمه الله من الأئمة الذين لهم معرفة تامة بعلل الأحاديث، واختار هذه الأحاديث وتجنب أحاديث أخرى لأبي الزبير، فلماذا يا ترى أعرض عن تلك الأحاديث التي لأبي الزبير وهي بأسانيد صحيحة إلى أبي الزبير، ولم يخرجها في صحيحه، دل هذا على أنه انتقى بعض الأحاديث التي تحقق لديه بأنها من صحيح حديث أبي الزبير.

ثانيًا: أن مسلمًا ـرحمه الله ـ صنع مثل صنيع البخاري في عرضه كتابه على أئمة عصره، فإنه عرض هذا الكتاب ـ الذي هو الصحيح ـ على شيخه ابن واره، وعلى أبي زرعة الرازي أيضًا وعلى أئمة آخرين في عصره؛ فهذا العرض منه جعله ينظر إلى تلك الأحاديث التي نقدوها مثل أحاديث نقدها أبو زرعة الرازي، فأبعدها مسلم من صحيحه . إذاً دل هذا على أن هذه الأحاديث المبقاة في صحيح مسلم مما أقره أبو زرعة الرازي ـ وهو إمام ـ على تصحيحها .

ثم إننا نجد أيضاً أن هذه الأحاديث التي من رواية أبي الزبير في صحيح مسلم، قد تعقب الدارقطني مسلماً في كتابه كله واجتنب نقض هذه الأحاديث، وينتم ولم ينقض الدارقطني من الأحاديث التي من رواية أبي الزبير سوى حديث واحد مقوم به المرى نقضه عليه بسبب التدليش؟

الجواب: لا، وإنما نقضه عليه لأن أبا الزبير شك في الحديث، هل هو مرفوع

أم لا؟ فجاء به على الظن والتخمين؛ فيقول: أحسبه رفعه إلى النبي عَلَيْهُ.

فإذًا الدارقطني نقد مسلمًا على إيراده هذا الحديث في الصحيح مع العلم أن راويه - الذي هو أبو الزبير - لم يجزم برفعه إلى النبي عَلَيْهُ، ثم تجنب الدارقطني نقد تلك الأحاديث التي رواها أبو الزبير . ومن المعلوم أن الدارقطني إمام، وكتابه العلل أكبر شاهد على إمامته في هذا الشأن .

كذلك غير الدارقطني ممن نقد صحيح مسلم وهم أئمة، وهؤلاء هم: (ابن عمّار الشهيد، وأبو مسعود الدمشقي، وأبو علي الجياني). وهؤلاء نقدوا بعض الأحاديث التي لها علل من العلل التي اصطلح عليها أئمة الحديث، نذكر منها:

١ ـ كأن يكون الراجح في الحديث أنه مرسل، فيورده مسلم موصولاً.

٢ ـ أو يكون الراجح في الحديث أنه موقوف؛ ويورده مسلم مرفوعًا.

٣٠٠٠ أو يكون فيه زيادة راو، أو سقط راو، أو نحو ذلك من العلل التي يُعلون بها.

وأما هذه العلل الظاهرة ، لعنعنة أبي الزبير ، وعنعنة الأعمش ، ونحو ذلك من العلل وأملا يتعرضون لها في صحيح مسلم لتيقنهم من أن هذه الأحاديث من صحيح أحاديث هؤلاء الرواة ؛ فنجد هؤلاء الأئمة الذين نقدوا صحيح مسلم ما تعرضوا للأحاديث التي رواها أبو الزبير بالعنعنة في صحيح مسلم .

فلأجل هذا نقول: إن تلك الأحاديث التي من رواية أبي الزبير في صحيح مسلم لا نتعرض لها، وأما ما كان في خارج صحيح مسلم فلر بما كان فيه شيء من الأحاديث الصحيحة عند أهل العلم العارفين بالعلل، ولكن بضاعتنا في العلم

قليلة ولم يتحصل لنا ما تحصل لهم من جمع الطرق ومعرفة صواب هذه الرواية من عدمها.

فلذلك يُلجئنا الأمر والواقع الذي نعيشه إلى أن نقول في هذه الأحاديث: إننا نتوقف عن تصحيحها إلا ما ورد التصريح فيه بالسماع، فليس عندنا ما عند هؤلاء الأئمة الفطاحل من المقدرة الحديثية التي تجعلنا نقبل الرواية التي بالعنعنة لتيقننا من أن هذا الراوي أصاب فيها؛ هذه ليست عندنا، ولذلك لانصنع مثل صنيعهم؛ وإنما نلجأ إلى الأخذ بظاهر الرواية.

## (ذكر مَن أعلَّ بعض أحاديث في «صحيح مسلم» من المعاصرين:

أقول: مَن كان من المشايخ المعروفين بسلامة المقصد، وبالغيرة على سنة النبي على ، وبسلامة المنهج والمعتقد، ثم اجتهد في هذه المسئلة؛ فينبغي في هذه الحال أن يُعذر على اجتهاده مع عدم إقرارنا له عليه، ولكن لا يُشنع عليه، ولا يُوصف بأخس الأوصاف أو أقبحها كما يفعل بعض المبتدعة في هذا الزمان بالشيخ الألباني - حفظه الله - ، فإنه مجتهد في هذم المسئلة، وبالنسبة لي لا أقره على هذا الصنيع، ولكن لا أصنع مثل ما يصنعه هؤ لاء الذين يُشنعون عليه بهذه الأمور وهم يهدفون إلى أمور أخرى؛ فإن بغضهم له إنما بسبب ما هو عليه من المعتقد والدعوة إلى تصحيح المعتقد، وبخاصة في بلاد خيمت فيها الخرافة وعششت؛ ولذلك هم يصنعون هذا الصنيع لهدف آخر، فلا نغتر بمثل هذه العبارات التي تُظهر أن عندهم غيرة على سنة النبي على الأمر بخلاف ذلك.

من ذلك ما كتبه «محمود سعيد ممدوح» وغيره؛ كأنه يُظهر الغيرة على

الصحيحين والغيرة على الصحيحين طيبة .، ولكن يا «محمود سعيد ممدوح» أين غيرتك هذه على الصحيحين حينما يتكلم عليها شيوخك الغماريون، الذين يفخر بهم ويأخذ عنهم ويتلقى عنهم، وتربى على فكرهم ومنهجهم؟ وهم لا يقدحون في الصحيحين فقط؛ بل يقدحون في أصحاب الصحيحين، بل للغماريين كلام في البخاري تنبو عنه الأسماع، فأين هذه الغيرة؟!

لَّاذا لم تظهر في ذلك الموضع؟!

فإذن نتنبه لهذه الزلات، ونعلم أن هؤلاء حينما يتكلمون في مثل هؤلاء إنما يتكلمون لغرض آخر، ونحن قد تكون سذاجتنا تدفعنا إلى تلقي هذا الكلام بهذه الصورة الظاهرة كأنها غيرة على الصحيحين، والأمر بخلاف ذلك.

والشيخ الألباني - حفظه الله - معروف بغيرته على السنة وخدمته لها وهو بشر كبقية البشر، وليس هو الذي تفرد بهذه المسألة فقط، فابن حزم كما ذكرت تكلم، وابن القطان الفاسي تكلم وأكثر، ويظهر أيضًا أن عبد الحق الإشبيلي ممن تكلم في هذه المسألة.

فلماذا لم يُتكلم عَن أولئك الأئمة كما تُكلّم عن هذا الإمام الذي في هذا العصر.

# سنن أبي حاود (۱)

نتكلم الآن على ثالث هذه الكتب التي نبدأ التحدث عنها بترجمة يسيرة لمؤلفها، ثم الكلام على الكتاب وبيان منهج المؤلف في ذلك الكتاب كل ذلك إن شاء الله على سبيل الاختصار غير المخل.

#### اسمه ونشأته ورحلاته لطلب العلم:

هو سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو بن عمران، وأحيانًا يُسمون عمران هذا عامر الأزدي، أي أنه من قبيلة الأزد.

كنيته: أبو داود، وبلده سجستان، ولذلك اشتهر بأبي داود السجستاني، جده عمران هذا يُقال إنه ممن قُتل مع علي بن أبي طالب رضي الله عنه بصفين.

## مولده ـ رحمه الله تعالى ـ :)

كان مولد أبي داود رحمه الله في السنة الثانية بعد المئتين للهجرة؛ نشأ وترعرع في بلده سجستان وأخذ يتلقى عن الشيوخ وحرص على الطلب من سن مبكر في حياته، ولذلك نجده رحمه الله بدأ في الرحلة وهو صغير في السن، رحل إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: الجرح والتعديل (٤/ ت ٥٥٦)، أخبار أصبهان (١/ ٣٣٤)، وتاريخ بغداد (٩/ ٥٥)، وطبقات الجنابلة (١/ ١٥٩)، وأنساب السمعاني (٧/ ٤٦)، وتاريخ دمشق (٧/ ق ٢٧١- ٢٧١)، ووفيات الأعيان (٢/ ٤٠٤)، وتهذيب الكمال (١١/ ٣٥٥)، وسير أعلام النبلاء (٢/ ٣٠٣)، وتذكرة الحفاظ (٢/ ٥٩١)، وطبقات الشافعية (٢/ ٣٩٣)، والبداية والنهاية (١١/ ٤٥)، وتهذيب التهذيب (٤/ ٢٩٨)، وشذرات الذهب (٢/ ١٦٧).

بغداد في سنة عشرين ومئتين، أي أن عمره آنذاك ثمان عشرة سنة، ورحل إلى الشام في سنة اثنتين وعشرين ومئتين، أي وعمره عشرون سنة، لذلك نجده حظي بعلو الإسناد، فسننه تعتبر من السنن عالية الإسناد، ويأتي في مرحلة علو الإسناد بعد البخاري - رحمهما الله تعالى -، أي أنه يفوق مسلمًا في علو الإسناد، بل إننا لنجده في كثير من الأحيان يُشارك البخاري في جماعة من شيوخه لم يُشاركه في الرواية عنهم غيره؛ مع العلم بأن البخاري أكبر منه بحوالي ثمان سنوات.

# (شيوخه:

تلقى-رحمه الله-عن كثير من العلماء؛ وبخاصة من كان منهم من العلماء المشهورين الأجلاء مثل: الإمام أحمد، وعلي بن المديني، ويحيى بن معين، ومحمد بن بشار- بُندار -، وغير هؤلاء كثير، بل إنه يقول عن نفسه: كتبت عن بندار خمسين ألف حديث؛ وهذا العدد عن شيخ واحد ليس بالهين، فهو عدد كثير، والكلام فيه كما قلناه سابقًا عن صحيح البخاري وصحيح مسلم-أن هذا يعتبر مع المكرر وبغير الحديث المرفوع.

## (انتقاله إلى البصرة وسبب ذلك:

انتقل في آخر حياته إلى البصرة وذلك في سنة إحدى وسبعين ومئتين أي قبل وفاته بأربع سنوات؛ وهذه النقلة لها سبب، وذلك أن الأمير طرق عليه بابه يومًا من الأيام ثم دخل عليه وطلب منه ثلاثة أمور فاستعرضها معه أبو داود، فقال له: الأمر الأول: أن تنتقل إلى البصرة لأن الزنج كانوا أحدثوا فتنة في ذلك الوقت؛ وهذه الفتنة كانت بالقرب من البصرة مما ألجأ سُكان البصرة على النزوح منها

خوفًا من هؤلاء القوم.

فأراد من أبي داود أن يذهب إلى البصرة حتى يرجع الناس ويستوطنوا البصرة؛ لأن الناس في ذلك العصر كانوا مشدودين بالعلماء، فكون أبي داود يذهب إلى البصرة ويبقى فيها، فلا شك على الأقل أن طلبة العلم والحريصين على طلب الحديث سيذهبون معه إلى هناك للتلقي منه رحمه الله.

فقال: هذه واحدة، هات الثانية، فطلب منه أن يروي السنن لأولاده. فقال: هات الثالثة، قال: الثالثة أن تفرد لأولادي مجلسًا فإنهم لا يشتركون مع عامة الناس في مجالسهم. فقال: أما هذه فلا سبيل إليها.

ثم ذكر له أن هذا العلم لا ينبغي أن يخص به أحد لشرفه أو لرفعة مكانته فالناس كلهم فيه سواء؛ فلبّى طلبين للأمير، وهما طلبان لا بأس بهما، وامتنع من تلبية الطلب الثالث ـ رحمه الله تعالى ـ .

#### (رحلته مع ابنه إلى مصر: )

ثم إنه واصل الرحلة فرحل إلى مصر في سنة أربعين ومئتين، وكان معه ابنه عبد الله (١) وعمره إذ ذاك ما يقرب من عشر سنوات أو فوقها بيسير، فلمّا رحل إلى مصر جاء إلى حلقة الإمام الجهبذ أحمد بن صالح المصري؛ أحد المحدثين العارفين بعلل الحديث والمتكلمين في علل الرجال.

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن سليمان بن الأشعث، الإمام العلامة الحافظ، شيخ بغداد، صاحب التصانيف. انظر: الكامل لابن عدي (١١٠١)، وأخبار أصبهان (٢/ ٢٦)، وتاريخ بغداد (٩/ ٤٦٤)، ونظر: الكامل لابن عدي (١١٠١)، وأخبار أصبهان (٢/ ٢٦)، ووفيات الأعيان (٢/ ٤٠٤)، وطبقات الحنابلة (٢/ ٥١)، وتاريخ ابن عساكر (٩/ ١٨٥/ أ)، ووفيات الأعيان (٢/ ٤٠٤)، وطبقات الشافعية (٣/ ٣٠٧)، وسير أعلام النبلاء (٢١/ ٢٢١)، وتذكرة الحفاظ (٢/ ٧٦٧)، وميزان الاعتدال (٢/ ٤٣٣)، ولسان الميزان (٣/ ٢٩٣)، وشذرات الذهب (٢/ ٢٧٣).

وكان مقصد أبي داود أن يستفيد هو بالتلقي من هذا الشيخ، ومع ذلك يتلقى معه ابنه في حال الصغر، فيظفر بعلو الإسناد أيضًا حينما يرحل به أبوه هذه المسافة الشاسعة وهو في هذه السن، فلا شك بأنه سيظفر بالتلقي من هؤلاء الشيوخ الذين ربما لو انتظر حتى يكبر فاته السماع منهم.

وقد كان أحمد بن صالح المصري - رحمه الله - يمنع المردان من الجلوس في حلقته فلا أحد يستطيع أن يأتي إلا وهو ملتحي، فتحايل أبو داود فوضع لابنه عبد الله لحية - نسميها لحية اصطناعية - وجاء به إلى حلقة أحمد بن صالح فاكتشف ذلك أحمد بن صالح، وغضب على أبي داود وتكلم عليه، ولاشك أن مثل هذا التصرف كما يظهر ناشئ من محبتهم للخير، ولحرص أبي داود على تربية ابنه عبد الله تربية صحيحة سليمة، وتنشئته نشأة علمية؛ وهكذا كان له - رحمه الله فإنه أصبح بعد ذلك من كبار العلماء.

# عجائب ما رآه في مصر (۱):

وفي هذه الرحلة إلى مصر نجد أبا داود رأى بعض العجائب في رحلته هذه ، ومن هذه الأمور التي يتحدث عنها ورحمه الله ذكر حديثًا، ثم ذكر أنه في مصر شبر قثَّاءة والقثاء هو الذي نسميه الخيار، ولكنه نوع من الخيار يكون في العادة متميز الشكل ومضلع و فذكر أنه شبر قثَّاءة بمصر طولها ثلاثة عَشر شبرًا، وهذا طول فيه زيادة كما يظهر .

وذكر أيضًا أنه رأى أُثرُجَّة على بعير قُطعت قطعتين وصيرت على مثل

<sup>(</sup>۱) انظر سنن أبي داود: كتاب الزكاة: باب صدقة الزرع (۲/ ۲۵۶، عقب ح۱٥٩٩)، وكذا سير أعلام النبلاء (۲۲/ ۲۲۰).

العدلين من جانبي البعير لكبرها وثقل حجمها، وتعرفون أن العدل أن يكون على جانبي البعير مثل المزودة يُوضع فيها الزاد والمتاع للراكب، فهذَه الأترجة قطعت قطعتين ووضعت عن جانبي البعير لكبر حجمها.

ومثل هذه الأمور تحدث في الغالب من جراء بركة الله جل وعلا إما على الناس في زمن من الأزمان، أو في مزرعة بعض الناس الذين يتحرون الخير في مثل تلك الزروع.

وأذكر أن في «كتاب الورع»(١). للإمام أحمد أنهم وجدوا صُرَّة فيها عدد من حبات القمح، الحبة الواحدة مثل نواة التمر من كبر حجمها، وأن هذا كان في زمن الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز - رحمه الله - ، فالعدل يُحدث مثل هذه الأشياء بإذن الله جل وعلا.

كما أن بعض الناس إذا تحرى الصدقة على المحاويج، والخير فيما يُخرج من أرضه، فإن الله جل وعلا يُنزل البركة عليه في أرضه، وفي هذا قصص وحكايات كثيرة؛ فليس بمستبعد أن تكون مثل هذه الأترجة أو مثل هذه القثاءة خرجت من أرض مباركة لرجل صالح يتحرى فيها الخير كما ذكرت.

## (تلاميذه:

تتلمذ على أبي داود عدد من الرواة، ومن جملتهم ابنه عبد الله، ومن المشاهير الترمذي ـ صاحب الجامع ـ، والنسائي ـ صاحب السنن ـ، وابن أبي الدنيا صاحب المؤلفات المشهورة، وأبو عوانة ـ صاحب المستخرج ـ، كل هؤلاء تتلمذوا على أبى داود ـ رحمه الله وإياهم ـ.

<sup>(</sup>١) كتاب الورع، وهو كتاب مطبوع، ذكرت به مسائل وجهت للإمام أحمد .

#### ملازمته للإمام أحمد وروايته عنه:

ولكنه اشتهر بملازمة الإمام أحمد ملازمة شديدة حتى إنه يُعد من كبار أصحاب الإمام أحمد، وهو الذي وجّه إليه عددًا من السؤالات سواءً في الجرح والتعديل أو في الأحكام، وقد طبعت السؤالات التي وجهها للإمام أحمد في الجرح والتعديل، كما أن سؤالاته التي وجهها للإمام أحمد في الأحكام مشهورة ومطبوعة منذ زمن.

وقد روى عن الإمام أحمد في كتابه السنن نحو عشرين ومئتي حديث، وهذا عدد كثير إذا ما قورن بحوالي أربعة آلاف حديث يُخرجها أبو داود عن نحو ثلاثمائة شيخ.

وكان يقول: دخلت على أبي عبد الله منزله ما لا أحصيه.

وقد ألّف كتابه السنن في حياة شيخه الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ وعرضـه عليـه، فاستجاده الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ واستحسنه .

#### وفاته ـ رحمه الله ـ :

وكانت وفاته وحمه الله في سنة خمس وسبعين ومئتين بالبصرة وما دام أنه عرض كتابه على الإمام أحمد ، والإمام أحمد متوفّى في سنة إحدى وأربعين ومئتين ، فمعنى ذلك أن أبا داود ألف هذا الكتاب منذ عصر مبكر في حياته ، وسمّاه كتاب السنن ، وورد هذا صراحة في رسالته التي بعث بها إلى أهل مكة في وصف كتابه السنن ، وقد صرّح بأنكم سألتموني عن كتابي السنن ، ثم أخذ يصف منهجه في هذا الكتاب .

ونجد أن كتاب السنن لأبي داود له روايات عديدة، لكن أشهر هذه الروايات

رواية اللؤلؤي، ورواية ابن داسة، و رواية ابن الأعرابي، ورواية ابن العبد. أما رواية ابن العبد، أما رواية ابن العبد، فالذي يظهر أنها مفقودة، والمشهور من هذه الروايات روايتان هما: رواية اللؤلؤي، ورواية ابن داسة.

ولكن رواية اللؤلؤي مقدمة عند العلماء على غيرها من الروايات، والسبب أن اللؤلؤي أطال الملازمة لأبي داود وكان هو الذي يقرأ السنن حينما يعرض أبو داود كتابه السنن على طلبة العلم في كل العرضات، ومع ذلك فآخر عرضة عرضت على أبي داود في السنّة التي توفي فيها في سنة خمس وسبعين ومئتين كانت بعرضة اللؤلؤي - رحمه الله تعالى -، ولذلك نجد العلماء اهتموا بهذه الرواية، وهي التي عُملت عليها الشروح والتخريجات، وكل خدمة قدمت لسنن أبي داود فإنها في الغالب كانت بناءً على رواية اللؤلؤي.

أما رواية ابن داسة، فالذي يظهر أنها مشتهرة في بلاد المغرب أكثر من شهرتها في في بلاد المشرق، كما أن رواية اللؤلؤي شهرتها في المشرق أكثر من شهرتها في المغرب.

وتمتاز رواية ابن داسة على رواية اللؤلؤي بأنها أكثر عددًا من الأحاديث ، فهي أكسمل من رواية اللؤلؤي، ولكن هل هذا يعني أن اللؤلؤي برغم طول ملازمته لأبي داود فرط في بعض الأحاديث التي في سنن أبي داود؟

الجواب: لا، لأننا نجد أبا عمر الهاشمي وهو الراوي لكتاب السنن عن اللؤلؤي هذا، يذكر أن الزيادات التي في رواية ابن داسة حذفها أبو داود في آخر حياته لشيء كان يُريبه في إسناده؛ فلذلك تفاوتتا في العدد.

#### ((منهجه في إيراد الأحاديث:)

أما بالنسبة لمنهج أبي داود في إيراد الأحاديث والكلام عليها؛ فإنه ـ رحمه الله الداد لهذا الكتاب أن يكون جامعًا لأحاديث الأحكام، ولم يُرد أن يكون كتابًا جامعًا لكل أبواب الدين؛ وهذا يدعونا إلى الكلام على نوعين من المؤلفات وهما الجوامع والسنن.

## (فالجوامع:)

هي الكتب التي ألفت لتضم جميع أبواب الدين، بما في ذلك أحاديث الأحكام: كالطهارة والصلاة، والزكاة، وغير ذلك بالإضافة إلى باقي أبواب الدين: كالتفسير، والرقائق، والسنة، والاعتصام بها، والتوحيد، وغير ذلك من الأبواب التي لا تدخل تحت باب الأحكام، هذه هي الجوامع.

ومن أشهرها: صحيح البخاري، وصحيح مسلم فهما من الجوامع، وكذلك كتاب الترمذي فهو يعد من الجوامع أيضًا.

#### أما بالنسبة للسنن:

فإذا التفتنا إلى السنن الأربع أو الثلاث على اعتبار أن كتاب الترمذي من الجوامع - فإن الكتاني - رحمه الله - في الرسالة المستطرفة عرف السنن تعريفًا كأنه يقصره على هذه السنن الثلاث أو الأربع - فيذكر: أن السنن هي الكتب التي ألفت لتضم كثيرًا من أبواب الدين، وليس فيها شيءٌ من الموقوف أو المقطوع إلا نادرًا. قال: لأن الموقوف والمقطوع لا يُسمى سنة في اصطلاحهم.

فهل یا تری هذا التعریف ینطبق علی کل کتاب سُمی بالسنن؟

الجواب: لا، لأننا نجد في السنن ما يخالف هذا التعريف؛ وذلك من ناحيتين:

أولاً: من ناحية الشمول، فنجد في بعض السنن ما يكن أن يُشابه الجامع في شموليته لجميع أبواب الدين، ونجد كذلك في السنن ما يكثر فيه إيراد الموقوف والمقطوع؛ لأن الموقوف والمقطوع يسمى سنة في اصطلاحهم على خلاف ما ذكره الكتاني ..

ومن أمثلة ذلك: أن العلماء المتقدمين كابن جُريج، وسفيان الثوري، والأوزاعي، وهُشيم بن بشير، وابن المبارك، كل هؤلاء وغيرهم ألفوا تحت مسمّى السنن، ونجد أنهم حين يؤلفون يجمعون المرفوع إلى النبي عَلَيْكُ ويوردون أيضًا الموقوف على الصحابي والمقطوع الذي هو من قول التابعي فمن بعده.

ولكن لأن كتب هؤلاء لم تصل إلينا يمكن أن نمثل بشيء بين أيدينا ذلك أننا نجد أن سنن سعيد بن منصور أوردت الأحاديث المرفوعة بالإضافة للموقوف والمقطوع؛ فهذا الكتاب يُعتبر نموذجًا لتلك النماذج التي لم يصل إلينا منها شيء.

والسنن والمصنفات بمعنى واحد: فمصنف عبد الرزاق، ومصنف ابن أبي شيبة هما نفس كتب السنن، إلا أن الاختلاف فقط في التسمية؛ فهؤلاء سمّوه المصنف وأولئك سموه السنن؛ وهذا فقط هو من باب التفنن في التسمية لا غير.

وسعيد بن منصور سمّى كتابه السنن، وموضوع الكتاب ومادته العلمية تمامًا كما هو في مصنف عبد الرزاق ومصنف ابن أبي شيبة، فشملوا جميع أبواب الدين؛ لأننا إذا نظرنا إلى سنن سعيد بن منصور مثلاً نجد فيها كتابًا للتفسير كاملاً فسرّ القرآن من أوله إلى آخره - بالمأثور ليس فيه شيء إلا بالإسناد. كذلك أيضًا نجد فيه كتاب الزهد، وهو كتاب لا علاقة له بالأحكام، كما أن تفسير القرآن لا

علاقة له بالأحكام.

فمثل هذا يمكن أن يخرم ذلك التعريف الذي ذكره الكتّاني، ولكننا نستطيع أن نوجه كلام الكتاني على أنه قصد السنن الأربع أو السنن الثلاث فقط، ولم يقصد شمول جميع ما يسمى بالسنن.

كذلك أيضًا إذا نظرنا في كتاب البيهقي الذي هو (السنن) نجد أنه بهذه الصورة أيضًا، أونحوها تقريبًا، وقد ركّز في الغالب في كتابه على الأحكام، ولكننا نجده أيضًا يُورد الموقوف والمقطوع في كتابه السنن.

كذلك سنن الدارمي فيها أيضًا من هذا النوع، فهو شبيه بالجوامع لشموليته لكثير من أبواب الدين، كما أنه يورد الموقوف والمقطوع في كتابه هذا.

وأبو داود-رحمه الله-أراد أن يقصر كتابه هذا على أحاديث الأحكام فقط ؟ لأنه يرى أنها هي التي يرتكز عليها العمل، وما عدا ذلك فلم ير أن هناك أهمية تدعو إليه، إذن أبو داود-رحمه الله-نحى منحى آخر في التصنيف.

عندما تكلمت عن صحيح البخاري ذكرت أن البخاري ـ رحمه الله ـ جاء في مرحلة وجد الناس في تصنيف اتهم: إما أنهم مزجوا الآثار التي جاءت عن الصحابة والتابعين بحديث النبي عليه ، أو أن التأليف أخذ طابعاً آخر وهو المسانيد، فأراد البخاري ـ رحمه الله ـ أن يجعل هذه الأحاديث المرفوعة التي اهتم بها أصحاب المسانيد مبوبة على أبواب الدين جميعها.

وأبو داود جاء بهذه الفكرة لكنه حصرها في نطاق معين وهو نطاق الأحكام فقط، فكتابه هذا يعتبر في تلك الفترة كأنه بدع من الكتب، ولست أقصد البدعة

المتعارف عليها عند أهل السنة، ولكن هو ما يعتبر جديدًا في بابه من هذه الحيثية.

# (رغبته في الاختصار عند تصنيفه للسنن

كما أنه ـ رحمه الله ـ أراد لهذا الكتاب أن يكون مختصرًا، فلم يُرد التطويل، ولو أراد التطويل لأصبح الكتاب بأضعاف حجمه حاليًا، والدليل على رغبته في الاختصار:

أولاً: الأحاديث التي يُوردها يُحاول جاهداً أن لا يورد الأحاديث المطولة، وإذا وجد مادته العلمية في حديث طويل فإنه يختصر ذلك الحديث بحسب ما يستطيع، فيركز في إيراد بعض جزئيات ذلك الحديث التي فيها ما يخدمه في ذلك التبويب الذي يجعل ذلك الحديث تحته، ويحذف ماعدا ذلك، وربما أشار بقوله: الحديث أو «فذكر الحديث» ونحو تلك العبارات، وقد صرّح بهذا هو في رسالته التي يصف فيها كتابه السنن.

كما أنه رحمه الله أراد لهذا الكتاب أن يكون جامعًا لكل الأحاديث الصحيحة في الأحكام، وإذا لم يجد في الباب حديثًا صحيحًا فإنه يورد في الباب أحاديث غير صحيحة، سيأتي الكلام عليها إن شاء الله تعالى.

فإذن هو لم يقتصر على الصحيح فقط، وإنما جمع الصحيح وغير الصحيح.

ثانيًا: ومن رغبته في الاختصار أنه برغم أنه شمل جميع أبواب الأحكام وبوّب تبويبات جَيدة إلا أنه و رحمه الله لا يورد في الباب الواحد إلا عددًا قليلاً من الأحاديث ، حديثًا أو حديثين كما صرّح به هو أيضًا في رسالته المذكورة ، ويحاول أن يقتصر على الأحاديث الصحيحة في إيراده لها .

## ولكن هل شمل جميع الأحاديث الصحيحة؟

قد صرّح أبو داود بأنه قد يترك بعض الأحاديث الصحيحة ـ أحيانًا ـ اكتفاءً بغيرها عنها، فإذا وجد حديثًا مرويًا عن ثلاثة من الصحابة، نجد أنه ربما أورده عن صحابي واحد، وإن أكثر فعن صحابين، ويترك ما عدا ذلك، لا يورد الحديث من جميع طرقه عن الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ ، ويحاول أن يقتصر على المشهور من هذه الأحاديث فينتقيها انتقاء ـ رحمه الله .

ثم إنه حينما يفرغ من إيراد الحديث الصحيح ربما أورد بعد ذلك غير الصحيح، وإيراده لغير الحديث الصحيح يحاول كما يقول أن يركز على الأحاديث المشهورة فلا يورد الغرائب والمناكير، وقد صرّح بهذا أيضاً.

## (فهل تحقق له ما أراد أو لم يتحقق؟

والجواب: عن هذا حينما ندخل في جزئية أخرى وهي شرط أبي داود في كتابه (السنن)، ففي رسالته المذكورة إلى أهل مكة ذكر أنه يخرِّج في الباب الصحيح وما يشابهه، وما كان فيه من وكهن شديد فإنه يُبينه؛ فدل هذا على أن الأحاديث في سنن أبي داود على ثلاثة أقسام:

٧- فمنها الصحيح وما يشابهه ولعله الحسن.

٢- ومنها الضعيف الذي ضعفه شديد، فهذا يذكر أنه يبينه أي ينص على أن هذا الحديث ضعيف بكلامه في أحد رواته أو قدحه بذلك الحديث نفسه.

٣- ونستخلص من هذا نوعًا ثالثًا ـ كما يقول الحافظ ابن حجر ـ وهو أنه ما لم يكن فيه وهن شديد فإنه يسكت عنه. ثم ذكر أن ما سكت عنه فهو «صالح»، واضطربت عبارات العلماء واختلفت مشاربهم في توضيح هذه العبارة التي ذكرها أبو داود وماذا يريد بكلمة صالح. ونلخص أقوال هؤلاء العلماء في نقطتين:

هل يعني بصالح أنه صالح للاحتجاج، أو أنه صالح للاعتبار؟

وصالح للاحتجاج بمفرده، أي: حينما يُورده يمكن أن يحتج به في ذلك الباب. أو صالح للاعتبار، بمعنى: أن فيه ضعفًا يسيرًا، ولكنه يصلح لأن يتقوى وينجبر ضعفه بتعدد الطرق.

فهل يا تُرى أراد أبو داود هذا المعنى أو ذلك المعنى؛ صالح للاحتجاج، أم صالح للاعتبار؟

هناك طائفة من العلماء ذهبت إلى أنه يقصد: صالح للاحتجاج، ولذلك حينما يوردون حديثًا سكت عنه أبو داود في كتابه السنن يقولون: وهذا الحديث أقل أحواله أنه حسن، لأن أبا داود سكت عنه وهو لا يسكت إلا عن حديث على أقل الأحوال أنه حسن.

وهناك طائفة من العلماء يروْن أنه يسكت عن الحمديث على أنه صالح للاعتبار، وإلى هذا المذهب ذهب الحافظ ابن حجر رحمه الله .

والخلاصة في ذلك: أننا إذا تأملنا تلك الأحاديث التي يُوردها أبو داود فنجد فيها فعلاً أنه تكلم عن بعض الأحاديث التي فيها - كما يقول - وهن شديد، ولعل أقرب الأمثلة على هذا إخراجه لحديث أسماء بنت أبي بكر - رضي الله تعلل عنهما - في صفة حجاب المرأة: «وأن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا وهذا - وأشار إلى وجهه وكفيه - »(١).

وأبو داود. رحمه الله عينما أخرج هذا الحديث قال: «هذا حديث مرسل،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب اللباس: باب فيما تبدي المرأة من زينتها (٤١٠٤).

خالد بن دُريك لم يُدرك عائشة»، فبيّن علة الحديث. فهذا الحديث يصلح أن يكون نموذجًا للأحاديث التي يتكلم عنها أبو داود ويبين ضعفها ووهنها.

هناك الفئة الأخرى وهي (المسكوت عنها)، نجد أن الأحاديث المسكوت عنها في الغالب أنها أحاديث صحيحة، بل كثير منها مخرّج في الصحيحين أو في أحدهما، وهذه لا ينص عليها أبو داود أي أن الأحاديث الصحيحة لا يتكلم عنها، بل يسكت.

وهناك أحاديث فيها ضعف، ويسكت عنها أبو داود، ولكن ضعفها ضعف محتمل يصلح لأن يكون صالحًا في الشواهد والمتابعات.

وكذلك أيضاً نجده سكت عن أحاديث فيها نكارة، وفيها وَهن أو ضَعف شديد، ونذكر لذلك حَديثًا كمثال لما نحن بصدده من الأحاديث التي فيها نكارة، وذلك: ما أخرجه في كتاب الأدب من طريق سلم بن قتيبة عن داود بن أبي صالح عن نافع عن ابن عمر أن النبي على «نهى أن يمشي الرجل بين المرأتين»(۱).

هذا الحديث نجد أن العلماء حكموا عليه بالنكارة؛ وذلك لأن فيه داود بن أبي صالح(٢) هذا وهو منكر الحديث، فهذا يخرم ما ذكره أبو داود.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب: باب في مشي النساء مع الرجال في الطريق (٥٢٧٣)، تحقيق: عزت عبيد الدعاس.

<sup>(</sup>٢) قال المنذري في مختصره للسنن: داود بن أبي صالح ـ هذا ـ هو المدني، قال أبو حاتم الرازي: هو مجهول، حدث بحديث منكر ـ اهـ .

وقال أبه ذرعة الدان، لا أعرفه الا في حديث ماحد مرده عن الفعري الذرع من الناس علام الله المستمالة عن الناس علام الله المستمالة المست

وقال أبو زرعة الرازي: لا أعرفه إلا في حديث واحد يرويه عن نافع عن ابن عمر عن النبي ﷺ، وهو حديث منكر. اهـ.

وذكر البخاري هذا الحديث في تاريخه الكبير من رواية داود هذا، وقال: لا يتابع عليه. اه. وقال ابن حبان: يروي الموضوعات عن الثقات، حتى كأنه يتعمد لها. وذكر له هذا الحديث. انظر: التاريخ الكبير (٣/ ٢٣٤)، والجرح والتعديل (٣/ ت ١٩٠٢)، والمجروحين لابن حبّان (١/ ٢٩٠).

ولكن هل هذه الأحاديث التي سكت عنها أبو داود وفيها وكهن شكيد ولم يبينها كثيرة؟

الجواب: لا، إنما هي أحاديث قليلة ، ولعلّ النادر لا حكم له و لا يقاس عليه.

أما الأحاديث التي سكت عنها وهي ضعيفة، فهي كثيرة في كتابه السنن، وهذا يدفعنا إلى توجيه عبارته على أنه يقصد بصالح، أنه صالح للاعتبار لا صالح للاحتجاج.

اللهم إلا أن يكون كلام أبي داود يمكن أن يفسر تفسيراً آخر، وهو أنه يشي على قاعدة شيخه الإمام أحمد، وهو أنه إذا لم يجد في الباب شيئا سوى ذلك الحديث الضعيف؛ فالحديث الضعيف أحب إليه من آراء الرجال، وهو مقدم عنده على آراء الرجال، فبناءً على هذا يمكن أن يوجه الكلام، ولكن الغريب أننا نجد في الباب أحاديث غير هذا الحديث الضعيف، ومع ذلك يورده أبو داود ويسكت عنه، فهذا يعكّر على مثل هذا التوجيه.

#### ثناء العلماء على السنن وإعجابهم به:

أما كتاب السنن فيعتبر في الحقيقة من الكتب البديعة التي أعجب بها العلماء إعجابًا شديدًا، وذلك لجودة مادته العلمية، وليس أدل على ذلك أن الإمام أحمد وحمه الله استجاد هذا الكتاب واستحسنه حينما عرضه عليه أبو داود، وتوافرت كلمات العلماء في الثناء عليه، بل من جوانب الثناء عليه نجد هذه الخدمات التي قدمت لهذا الكتاب. فكم من الشروح التي لهذا الكتاب؛ فهناك شرح للخطابي، وهناك تخريجات للمنذري، وهناك شرح «ابن رسلان»،

وهناك شرح لابن القيم، وغير ذلك من الشروح كثير، وكثيرٌ منها لم يكمل مثل شرح لـ «مسعود الحارثي»، وشرح لـ «مغلطاي»، وغيرهما.

كما أن هناك بعض من ألف في شيوخ أبي داود كالجيّاني - رحمه الله تعالى - ألف كتابًا في شيوخ أبي داود، وبالإضافة للخدمات المشتركة التي قدمت لهذا الكتاب مع سائر الكتب الستة، كالتأليف في رجالهم عمومًا، أو في أحاديثهم وترتيبها على الأطراف كما صنع ابن عساكر في الأطراف التي صنعها على السنن الأربع، أو كما صنع المزي في كتابه تحفة الأشراف على الكتب الستة كلها، كل هذا بسبب جودة هذا الكتاب كما ذكرت.

#### ( استدراك وتنبيه: )

كما أنني أستدرك شيئًا أريد أن أنبه عليه وهو أن كتاب المراسيل الذي طبع على حدة، فإن بعض الناس يظن أنه كتاب مستقل! فأبو داود ألف كتاب السنن وألف كتاب المراسيل.

والصحيح: أن هذا الكتاب عبارة عن جزء من كتاب السنن، ولكنه أفرد على حدة وقد صرح أبو داود بهذا في رسالته التي أشرت إليها وهي رسالته لأهل مكة - ، فذكر أن عدد الأحاديث التي في كتابه تقرب من أربعة آلاف وثمانمائة حديث، منها ستمائة كلها مراسيل، وإذا ما نظرنا لكتاب المراسيل لأبي داود نجد أنه يحتوي على هذا العدد تقريبًا، وليس في كتاب السنن، لو نظرنا إليه مجردًا عن كتاب المراسيل، هذا العدد من المراسيل، بل المراسيل فيه قليلة.

#### عدد أحاديث سنن أبي داود:

عدد الأحاديث بالمكرر ـ كما يقول ابن العبد ـ يبلغ حوالي ستة آلاف

حديث، وبغير المكرر أربعة آلاف ، ولكن كلام أبي داود يدل على أنه أربعة آلاف وثما نائة حديث، أو ما يقرب من هذا العدد، وإذا ما نظرنا للنسخ المطبوعة نجد العدد يقرب من ستة آلاف حديث؛ والسبب أن هناك بعض الأحاديث المكررة التي وردت في أكثر من باب، وهذه الأحاديث المكررة تُعطى أرقامًا، كما أن طريقة العد عند بعض من يعد الأحاديث تختلف عن أناس آخرين، ولذلك يختلف الترقيم بين النسخ لهذا السبب الذي أشرت إليه.

كما أن بعض الطبعات خلطت ومزجت أحيانًا بعض الأحاديث التي من رواية ابن داسة مع رواية اللؤلؤي، ومن أجود هذه الطبعات التي طبعت لسنن أبي داود «الطبعة الهندية» التي عليها عون المعبود - الكبيرة الحجم -، والتي طبعت في الأخير في المكتبة السلفية بتحقيق «عبد الرحمن عثمان»، هذه تقريبًا من أجود الطبعات لسنن أبي داود.

## ( ذكر بعض المراجع التي تكلّمت عن سنن أبي داود:

فأما بالنسبة لبعض المراجع التي تكلمت عن سنن أبي داود بالتفصيل، وبعضها تكلم عن طبعات أبي داود، ووصفها ، ووصف أجودها:

فهناك المقدمات لبعض الشروح، كمقدمة «بذل المجهود» فيها كلام عن سنن أبي داود يمكن أن يستفاد منها.

كما أن شرح محمود خطاب السبكي «المنهل العذب المورود»، قدّم أيضًا فيه دراسة عن سنن أبي داود، يمكن أن يُرجع إليها أيضًا.

كما أن نفس رسالة أبي داود في وصف سننه تعتبر أصلاً في هذا، وعليها

العمدة لجميع من تكلم عن سنن أبي داود.

كذلك الشيخ «محمد بن لطفي الصبّاغ» - أثابه الله - هو الذي حقق رسالة أبي داود المذكورة - له أيضًا بحث قيم مطبوع على انفراد، وطبع قديمًا في مجلة أضواء الشريعة التي تصدر عن كلية الشريعة، له كلام عن سنن أبي داود جيّد وممتع يمكن أن يستفاد منه أيضًا.

كما أن هناك بعض الأطروحات الجامعية، ولكن لا أعرف شيئًا خرج منها إلى حيز الوجود، سوى جزء لطيف وهو عبارة عن جزء من رسالة لأخينا الفاضل/ عبد الله البرّاك حفظه الله ورعاه ، وهذا الجزء منشور ومتداول في المكتبات يمكن أن يُرجع إليه، وفيه كلام مختصر ومهذب وجيد عن سنن أبي داود.

\* \* \*

# ن المع الترمخي - رحمه الله .

#### (اسمه ونسبه:

هو الإمام الجهبذ: محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضَّحَّاك أبو عيسى السُّلمي التِّرمذي الضَّرير. ينسب ـ رحمه الله ـ إلى قبيلة سليم، والله أعلم، هل هو من صلبهم أو كان ذلك بالولاء فلم أجد ما يدل على ذلك . وإن كان بعض من كتب من المتأخرين المعاصرين لنا يزعم أن جميع أصحاب الكتب الستة كلهم من الأعاجم، فالله أعلم بذلك، فسبق أن ذكرت أن مسلمًا ـ رحمه الله لا ندري هل هو عربي الأصل أو غير ذلك، وهذا لا يضره، فالأنساب لا تُقدِّم ولا تؤخر، ولكن العلماء اعتنوا بهذه المسألة فنذكرها استطرادًا فقط لا لأجل تجسيد شيء مما يترتب على ذلك.

وأما نسبته الترمذي: فإنما هو للبلد «المدينة» التي نشأ فيها، وتوفي فيها أيضًا، ولكنه توفي في فيها أيضًا، ولكنه توفي في بعض قُراها المتعلقة بها هذه المدينة «تَرْمِذ»، وهي تقع الآن في عصرنا الحاضر في شمال إيران.

#### (مولده ووفاته ـ رحمه الله تعالى ـ :)

ليس هناك ما يدل على تحديد سنة ولادة الترمذي بالضبط، ولكن من المتوقع

<sup>(</sup>۱) انظر: ثقات ابن حبّان (۹/ ۱۰۳)، ووفيات الأعيان (٤/ ٢٧٨)، وتهذيب الكمال (٢/ ٢٥٨)، وسير أعلام النبلاء (٢٣/ ٢٧٠)، وميزان الاعتدال (٣/ ت ٥٠٣٥)، وتهذيب التهذيب (٩/ ٩٨٧)، وشذرات الذهب (٢/ ١٧٤).

أن يكون ولد ـ رحمـ ه الله ـ في سنة تسع ومائتين أو عشر ومائتين، لأن وفاته ـ رحمه الله ـ كانت في سنة تسع وسبعين ومائتين .

قالوا: وقد ناهز السبعين، فاستخرجوا من كلمة « وقد ناهز السبعين» أن ولادته في حدود سنة تسع ومائتين.

ومن المعلوم أن الترمذي - رحمه الله - كان في آخر عمره ضريراً «كفيف البصر»، لكن متى طرأ عليه هذا العمى؟ وهل كان ذلك عن حدث جرى له وطرأ عليه؟ أو كان هذا مصاحبًا له منذ ولادته، أي هل ولد أعمى أو ولد مبصراً؟

الراجح: من خلال استعراض حياته وطريقة تلقيه للعلم أنه كان مبصرًا، وأن كف البصر إنما طرأ عليه في آخر حياته، ويقال: إن ذلك بسبب كثرة بكائه. رحمه الله من خشية الله ، كما سنشير إليه بعد قليل.

## تأخره في طلب العلم:

الذي يظهر لي أن الترمذي تأخر في طلب العلم، ليس كالبخاري أو مسلم أو كأبي داود، الذين ظهر لنا من الكلام عنهم أنهم طلبوا العلم منذ الصغر، والسبب الذي يدعونا إلى القول بأن الترمذي تأخر في الطلب أننا نجد أكابر شيوخه وأقدم شيوخه وفاة هم الذين توفوا في حدود سنة خمس وثلاثين ومائتين، ولا نجد أحدهم توفي قبل ذلك، فدل على أنه إنما تلقى في حال الكبر، يعني بعد أن جاوز العشرين، وربما وصل إلى السنة الخامسة والعشرين من عمره، ولهذا السبب نجد إسناده ورجمه الله يعتبر من الأسانيد النازلة، أي أن الواسطة التي تكون بينه وبين النبي عَلَي في الغالب أنها تكون طويلة بما يناسب عصره، أي أننا لا نجد عنده شيئًا من الأحاديث الثلاثية، وربما كانت الرباعية قليلة جدًا في كتابه، وهذا يعود لهذا من الأحاديث الثلاثية، وربما كانت الرباعية قليلة جدًا في كتابه، وهذا يعود لهذا

السبب الذي ذكرته وهو تأخره في الطلب.

ويعود أيضاً إلى عدم رحلته إلى بعض البلدان، فإنه ورحمه الله فيما يظهر أنه لم يدخل الشام ولم يدخل مصر في رحلته العلمية، ولم يدخل بغداد في وقت مبكر لأنه كان بإمكانه السماع من الإمام أحمد، ولكنه لم يسمع منه قطعاً، والإمام أحمد كانت وفاته في سنة إحدى وأربعين ومائتين، ويكون عمر الترمذي آنذاك في حدود الثانية والثلاثين، فمثل هذه السنّ كان يؤهله لأن يسمع من مثل الإمام أحمد، ولكنه لم يسمع منه، والسبب أنه ما دخل بغداد في تلك الأثناء، وربما أنه لم يدخلها مطلقاً لأننا لا نجد الخطيب البغدادي ذكره في تاريخ بغداد وهو يذكر كل من قدم بغداد.

وحينما نقول إنه لا يوجد له أحاديث ثلاثية، نقصد في كتابه الجامع - فيما يظهر لنا - سوى حديث واحد، وهو الذي رواه في آخر كتاب الفتن عن شيخه إسماعيل بن موسى الفزاري عن عُمر بن شاكر عن أنس رضي الله عنه عن النبي عَلِي أنه قال: «يأتي على الناس زمان الصابر فيهم على دينه كالقابض على الجمر ...»(١) إلى آخر الحديث.

ومع ذلك فهذا الحديث غير صحيح لأجل عمر بن شاكر (٢) هذا الراوي عن أنس رضي الله عنه.

# (شيوخه:

ونجد الترمذي حينما بدأ في الطلب حرص على التلقي عن كبار الشيوخ الذين استطاع السماع منهم في ذلك الوقت، ومن كبار شيوخه: الشيخان:

<sup>(</sup>١) سبق الكلام عليه ص (٤٦).

<sup>(</sup>٢) عمر بن شاكر البصري، ضعيف، من الخامسة، روى له الترمذي . تقريب ت : ٥٥٢٥.

البخاري ومسلم، وأبو داود كذلك، وكذلك أيضاً قتيبة بن سعيد، وعلي بن حجر السعدي، وأحمد بن منيع البغوي، وعمرو بن علي الفلاس، وهناد بن السَّري، وعبد الله بن عبد الرحمن الدارمي صاحب السنن، وأبو زرعة الرازي، وغيرهم من أكابر العلماء، كل هؤلاء من أكابر شيوخه ـ رحمهم الله ـ.

#### (ملازمته للإمام البخاري:

لكننا نجده لازم البخاري كثيراً وأطال ملازمته وتأثر به واستفاد منه، حتى إنه أصبح يُعرف به، ونجد كتب الترمذي مليئة بالنقل عن البخاري، وقد صرّح هو في آخر كتابه «الجامع» بأن أكثر ما ذكر في هذا الكتاب من «العلل»، والكلام في الرجال والتاريخ، فإن هذا مما ناظر به محمد بن إسماعيل البخاري، وأبا زرعة الرازي.

## مثال للأحاديث التي رواها البخاري عن الترمذي:

ونجد البخاري في المقابل يقدر للترمذي حرصه على التلقي، حتى إن البخاري جعل الترمذي من شيوخه لأننا نجد أنه روى عن الترمذي بعض الأحاديث وسمع منه.

ومن أمثلة ذلك حديث أبي سعيد الخدري أن النبي عَلَيْهُ قال لعليِّ رضي الله عبد المنه الله عبد المنه وغيرك (١) . قال عبد عبد عبري وغيرك (١) . قال المرمذي : سمع مني محمد بن إسماعيل هذا الحديث .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۷۲۹) في المناقب، باب مناقب علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ من طريق علي بن المنذر . . . وفيه قال علي بن المنذر : قلت لضرار بن صرد : ما معنى هذا الحديث؟ قال : لا يحل لأحد يستطرقه جُنبًا غيري وغيرك . وإسناده ضعيف، فيه عطية بن سعد العو في الجدّلي، أبو الحسن، قال الحافظ في التقريب (٥١٩٠) : "صدوق يخطئ كثيرًا، كان شيعيًا =

ونجد البخاري ـ رحمه الله ـ يقول للترمذي : ما انتفعت بك أكثر مما انتفعت بي ، يقول : الذي انتفعت به منك أكثر مما انتفعت أنت به مني ، وهذا من تواضعه ـ رحمه الله ـ ، وإلا فإن الترمذي انتفع بالبخاري كثيراً .

ومن تأثره بالبخاري في علم الحديث ما يصاحب ذلك أيضاً من التفقه في الحديث، ومعلوم بأن البخاري - كما سبق أن بيناه - ممن برع في فقه الحديث ويظهر هذا واضحًا جليًا في تبويباته على تلك الأحاديث التي يوردها في كتابه «الجامع». ولذلك يقول الذهبي: وتفقه في الحديث بالبخاري.

ومَن يُطالع كتاب الترمذي يشهد له بالفقه كما يَشهد له أيضًا بالحديث، فإننا نجده يُورد عقب كل حديث ما يدل على سعة فقهه ـ رحمه الله ـ.

## (قوة حفظه ـ رحمه الله تعالى ـ :)

وكان حافظًا يضرب المثل بحفظه، ولعل من الدلائل التي تشير إلى هذا أنه رحمه الله كان في رحلة إلى مكة وكان في طريقه إلى مكة، وكان معه جزءان حديثيان لأحد الشيوخ، ولكنه لم يسمع هذين الجزءين من ذلك الشيخ، وإنما جزءان يتداولان بين طلاب الحديث، فحينما كان في الطريق مر عليهم ذلك الشيخ - صاحب الجزءين -، فأراد الترمذي أن يسمع هذين الجزءين من هذا

مُدلسًا». وقال الترمذي عن الحديث: «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه»،
 وقال النووي: «إنما حسَّنه الترمذي بشواهده».

وقال الحافظ ابن حجر في «أجوبة المشكاة» (٣/ ١٧٨٩): «وورد لحديث أبي سعيد شاهد نحوه من حديث سعد بن أبي وقاص، أخرجه البزار من رواية خارجة بن سعد عن أبيه، ورواته ثقات والله أعلم» اه. وانظر تعليل الحديث في «الفتح» (٧/ ١٢) وقال العلامة الألباني في المشكاة (٦٠٩٨): «وإسناده ضعيف».

الشيخ، فذهب إليه وأخذ الجزءين معه، و طلب منه أن يسمعهما عليه فوافق ذلك الشيخ، فحينما فتح الترمذي الجزءين وجد أنهما بياض؛ أخطأ فأخذ جزءين عبارة عن ورق بياض لم يكتب فيهما شيء ظنًا منه أنهما الجزءان اللذان فيهما حديث ذلك الشيخ، ففتح الترمذي الجزءين.

وأخذ الشيخ يُحدث الترمذي من حفظه - الشيخ حافظ لأحاديثه - ، ثم ألقى نظرة على الترمذي وإذا بالجزءين بياض . فقال له : أما تستحي مني ؟! ثم استفسر الشيخ عن السبب ، فأخبره بأنه يحفظ هذه الأحاديث التي حدّثه بها ، فهو من أول ما ألقى الشيخ عليه تلك الأحاديث حفظها . فقال : هات - اعرض ؛ فأخذ الترمذي يُحدثه بتلك الأحاديث التي حدّث بها الشيخ من غير أن يُخطئ شيئًا .

فقال: إنك استظهرت ذلك قبل أن تأتيني ـ يعني كنت حافظًا ومعدًا نفسك ـ ، قال: لا ، ألقي علي ما تريد ، فألقى عليه ذلك الشيح أربعين حديثًا من غرائب حديثه مما يظن أن الترمذي لم يسمعها من قبل . فأعادها عليه الترمذي حديثًا حديثًا على التوالي من غير أن يخطئ حرفًا .

فقال له ذلك الشيخ: ما ظننت أن أحدًا مثلك ـ أو نحوًا من هذه العبارة ـ إعجابًا منه بحفظ الترمذي(١) ـ رحمه الله ـ .

## (عبادته ـ رحمه الله تعالى ـ :)

ومع حرصه على الطلب والتلقي فإن الترمذي وحمه الله صاحب هذه الصفة من صفاته صفات حسنة أخر، كجانب العبادة والسلوك عمومًا، فنجده وحمه الله عن وصف بالورع والزهد والعبادة.

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (١٣/ ٢٧٣).

قال عمر بن عَلَك (١): مات البخاري فلم يُخلِّف بخراسان مثل أبي عيسى في العلم والحفظ والورع والزهد، بكى حتى عمي وبقي ضريراً سنين.

ولعل هذا مما يدل على أن الترمذي ـ رحمه الله تعالى ـ لم يولد ضريرًا، وإنما ضرّ في آخر حياته.

ولما له ـ رحمه الله ـ من المكانة نجد التلاميذ حرصوا على التلقي عنه مثل أبي عباس المحبوبي الذي هو راوي كتاب السنن، والهيثم بن كليب الشاشي ـ صاحب المسند الذي طبع بعضه الآن ـ ، وهو أحد الرواة للسنن ولكنه مشهور برواية كتاب الشمائل للترمذي .

#### (تجهيل ابن حزم للإمام الترمذي: ﴿

ولا شك أن فضل الترمذي ـ رحمه الله ـ معلوم لدى كافة العلماء ، لكننا نعجب من ابن حزم ـ رحمه الله ـ حينما نص على أن الترمذي مجهول في كتابه المحلى ، وفي غيره أيضًا من كتبه ، وهذا التجهيل من ابن حزم للترمذي لا يضر الترمذي شيئًا ، وإنما عاد ضرره على ابن حزم ، فإن العلماء كافة استغربوا هذا الصنيع من ابن حزم .

وبعضهم ذهب ليعتذر عنه ويقول: إن سنن الترمذي أو جامع الترمذي لم يدخل بلاد الأندلس إلا بعد وفاة ابن حزم، ولكن هذا الكلام غير صحيح، فإن ابن حزم ممن اطلع على جامع الترمذي وكان موجودًا في عصره، ولكن إما أن ابن حزم له منهج في التجهيل يؤدي به إلى تجهيل مثل الترمذي، أو أن مجرد دخول الكتاب أو مجرد مطالعته للكتاب لا تكفي في الحكم على الترمذي بـ «الثقة»

<sup>(</sup>١) انظر: تهذيب التهذيب (٩/ ٣٨٩)، سير أعلام النبلاء (٢٧٣/١٣).

لكونه لا يعرف عن حياته شيئًا، والعلم عند الله تعالى.

#### ((وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ :)

توفي الترمذي ـ رحمه الله تعالى ـ في ليلة الاثنين لثلاث عشرة ليلة خلت من شهر رجب، وذلك في سنة تسع وسبعين ومائتين.

أما بالنسبة لكتابه الجامع فإنه من الكتب التي ألفها الترمذي ـ رحمه الله ـ في أما بالنسبة لكتابه الجامع فإنه من الكتب التي أواخر حياته .

فإنه قد انتهى منه في يوم الأضحى سنة سبعين ومائتين، أي: قبل وفاته بنحو تسع سنوات، وهذا يدل على أن انتهاءه من الكتاب كان في عصر متأخر من حياته، وهذا يُعطي الكتاب قيمة، فإن كون الإمام يؤلف كتابًا في آخر حياته هذا يدل على أنه ألف الكتاب في حال نضجه العلمي، وبعد أن رسخت قدمه في العلم، وهذا في الحقيقة ما حصل لكتاب الترمذي كما سيتضح لنا من إعجاب العلماء به.

#### (اختلاف العلماء في تسميته:)

اختلف العلماء في تسمية هذا الكتاب فتعددت أسماؤه:

فنجد منهم مَن سمّاه بـ (صحيح الترمذي)، وهذا إطلاق الخطيب البغدادي كما نصّ على ذلك السيوطي في كتابه «تدريب الراوي».

ومنهم مَن سمّاه بـ (الجامع الصحيح)، وهذا إطلاق الحاكم أبي عبد الله، كما نصّ على ذلك السيوطي أيضًا.

ونجد هذا الكتاب طبع بهذين الاسمين في عدة طبعات، ومن جملة هذه الطبعات الطبعة التي بتحقيق الشيخ أحمد شاكر ـ رحمه الله ـ ، و هي متداولة في

الأيدي الآن، نجد أن اسم هذا الكتاب أثبت في هذه الطبعة هكذا (الجامع الصحيح وهو سنن الترمذي).

فهل إطلاق هذه اللفظة: «صحيح» على كتاب الترمذي صواب أو لا؟

الحقيقة أن هذا الإطلاق إطلاق خطأ؛ لأننا نجد في كتاب الترمذي الصحيح، والحسن، والضعيف، والمنكر، وشديد الضعف، بل حتى الموضوع؛ ولذلك هذه التسمية لا تناسب موضوع الكتاب، ولم يزعم الترمذي ذلك رحمه الله.

ولذلك يقول الذهبي (١) - رحمه الله -: في (الجامع) علم نافع، وفوائد عزيرة، ورؤوس المسائل، وهو أحد أصول الإسلام، لولا ما كدره بأحاديث واهية، بعضها موضوع، وكثير منها في الفضائل.

ويقول أيضًا: انحطت رتبة جامع الترمذي عن سنن أبي داود والنسائي لإخراجه حديث المصلوب، والكلبي، وأمثالهما.

والمصلوب (٢): هو محمد بن سعيد بن قيس المصلوب في الزندقة، وهو ممن اتفق العلماء على أنه من الكذابين الوضاعين للحديث.

والكلبي (٣): هو محمد بن السائب الكلبي، وأيضًا هو أحد المشهورين

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (١٣/ ٢٧٤).

 <sup>(</sup>۲) قال الحافظ: كنتَّبوه. وقال أحمد بن صالح: وضع أربعة آلاف حديث. وقال أحمد: قتله المنصور على الزندقة وصلبه. وقال ابن معين: منكر الحديث. وقال البخاري: تُرك حديثه. وقال ابن حبان: كان يضع الحديث لا يحل ذكره إلا على وجه القدح فيه.

<sup>-</sup> انظر: العلل (١/ ٣٩٠)، التاريخ الصغير (٢/ ٩٤)، تهذيب الكمال (٢٥ / ٢٦٦)، الجرح والتعديل (٧/ ٢٦٢)، التقريب (٦٦٣٢).

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ: متهم بالكذب، ورُمي بالرفض. وقال ابن معين: ليس بشيء. قال الدارقطني: متروك. قال الجوزجاني: كذاب ساقط.

انظر: الجرح والتعديل (٧/ ٢٧٠)، الضعفاء (٥١٤)، المجروحين (٢/ ٢٥٣)، التقريب ت (٦٦٢٤).

بالكذب ووضع الحديث.

والترمذي ـ رحمه الله ـ يُخرج حديث مثل هذين الرجلين، ولذلك لا ينبغي إطلاق الصحة على مثل هذا الكتاب.

وكذلك أيضًا صنيع الترمذي نفسه في نقده للأحاديث التي يُعلُّها في كثير من الأحيان ـ يدل على أنه لم يقصد التأليف في الصحيح المجرد.

ومنهم من سمّاه - كتاب الترمذي - (الجامع الكبير) كما ذكر ذلك الكتاني في (الرسالة المستطرفة)، وهذه التسمية قليلة الاستعمال، ولكن الاستعمال الكثير للتسمية التي تلي هذه وهي التسمية ب (السنن)، نجد كثيرًا من الناس من يُسمون كتاب الترمذي بهذا الاسم (كتاب السنن)، وهذه التسمية يمكن أن تكون سائغة، وإنما سُمّي بهذه التسمية لاشتماله على أحاديث الأحكام مرتبة على أبواب الفقه.

ونجد منهم مَن سمّاه بـ (الجامع)، وهذا أصوب، والسبب أن الكتاب اشتمل على الأحكام وغير الأحكام، كالتفسير، والعقائد، والفتن، والمناقب، وأشراط الساعة، وغيرها. . . وهذه الكتب كلها موجودة في كتاب الترمذي .

فبناءً على تقييد السنن على أنها الكتب التي ألّفت في معظم أبواب الدين، وأن الجوامع هي الكتب التي ألّفت لتضم جميع أبواب الدين، يتضح الفرق.

ولكن هذه التسمية - تسمية الكتاب بـ (الجامع) ـ نجد أنها مختصرة من الاسم الصحيح للكتاب ، فاسم الكتاب الحقيقي هو الآتي :

(الجامع المختصر من السنن عن رسول الله ﷺ ومعرفة الصحيح والمعلول وما عليه العمل).

هذه التسمية جاءت «صريحة» على بعض النسخ الخطية الجيدة لهذا الكتاب،

ومن أراد المزيد فليطالع رسالة بعنوان «تحقيق اسمي الصحيحين واسم جامع الترمذي» لـ (عبد الفتاح أبي غدة).

## ( منهج الترمذي في هذا الكتاب:

نجد أنه ـ رحمه الله ـ لا يستعمل لفظة كتاب، وإنما يستعمل لفظة أبواب، فتحت هذا فتجده يقول: أبواب الطهارة، أبواب الصلاة، أبواب الفتن . . . ثم تحت هذا العنوان يبدأ يعدد، فيقول: باب كذا، باب كذا، باب كذا، ويعنون عناوين متأثراً في إيراده لهذه العناوين بشيخه البخاري، فإن هذه العناوين تدل على مضمون ما يقع تحت تلك العناوين من الأحاديث التي يوردها.

فنجده يُترجم للمسألة وهو العنوان والتبويب الذي يضعه ويورد تحت ذلك الباب حديثًا أو أكثر، ثم إذا فرغ من إيراد الحديث أتبع ذلك بآراء الفقهاء في المسألة وعملهم بالحديث، ويتكلم على درجة الأحاديث تصحيحًا وتحسينًا، وتضعيفًا، ويتكلم في الرجال والأسانيد، وما تشتمل عليه هذه الأسانيد من علل، ويذكر ما للحديث من طرق، ثم إن كان هناك أحاديث أخرى تناسب الترجمة أشار إليها بقوله: وفي الباب عن فلان وفلان من الصحابة.

وقد يُخرج بعض هذه الأحاديث عقب إشارته لها وهذا قليل، وقد يكون بعضها مُخرَّجًا عنده في موضع آخر من كتابه.

#### تأثره بشيخيه البخاري ومسلم في تأليفه للكتاب:

وقد ذكروا أن الترمذي ـ رحمه الله ـ تأثر بشيخيه: البخاري ومسلم في تأليفه لهذا الكتاب، ولذلك حاول أن يجمع بين طريقتيهما، ومعلوم بأن البخاري له طريقة، ومسلمًا له طريقة، فالبخاري يركز على (الناحية الفقهية)، ومسلم يركز

على (الصناعة الحديثية)، والترمذي أراد الجمع بين هاتين الطريقتين، بالجمع بين (الصناعة الحديثية والناحية الفقهية)، فخلص بهذا المنهج الذي سار عليه فيما وصفته مختصراً بالكلام السالف الذكر.

#### (مثال ذلك:

ومن قبيل التمثيل على هذا يتضح ما ذكرناه من الكلام، فلو فتحنا الكتاب على باب من الأبواب التي أوردها في كتابه الجامع: نجد أنه قال: «باب المسح على الخفين للمسافر والمقيم»(١).

هذا العنوان جعله في «أبواب الطهارة» بدلاً من أن يقول كتاب الطهارة، قال: «أبواب الطهارة»، ثم أورد عدة عناوين عدة تراجم من جملتها هذه الترجمة، وهي (الواحدة والسبعون).

قال: «باب المسح على الخفين للمسافر والمقيم»، ثم أورد تحت هذا العنوان حديثين؛ الحديث الأول: حديث خزيمة بن ثابت.

والحديث الثاني: حديث صفوان بن عَسَّال.

# يقول في (الحديث الأول:)

حدثنا قُتيبة (وهو قتيبة بن سعيد أحد شيوخه)، قال: حدثنا أبو عوانة (وهو وضاّح بن عبد الله اليشكري. أحد الأئمة الثقات)، عن سعيد بن مسروق (وهو وسعيد بن مسروق هذا هو والد سفيان الثوري)، عن إبراهيم التيمي (وهو إبراهيم بن يزيد التيمي)، عن عمرو بن ميمون (يعني الأزدي)، عن أبي عبد الله

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: أبواب الطهارة: باب (٧١).

الجدلي، عن خزيمة بن ثابت رضي الله عنه عن النبي على أنه سُئل عن المسح على الخفين فقال: «للمسافر ثلاثة، وللمقيم يوم»(١).

هذا الحديث من رواية أبي عبد الله الجدكي (٢)، وأما باقي الإسناد فكلهم أئمة ثقات، ولكن الكلام على أبي عبد الله الجدلي هذا.

ومن فوائد كتابه، ومن عنايته بنقل أقوال الأئمة قال:

ذُكر عن يحيى بن معين أنه صحح حديث خزيمة بن ثابت في المسح (وهو هذا الحديث السابق الذي أخرجه).

ثم ابتدأ الترمذي يُبين من هو أبو عبد الله الجدلي هذا، وهذه من فوائد كتابه أيضًا، فإنه يُسمى المكنيين ويجتهد في تسميتهم وبيان أسمائهم الحقيقية، فقال: أبو عبد الله الجدلي اسمه: عابد بن عبد، ويقال: عبد الرحمن بن عبد.

ثم من الفوائد أيضًا: نصه على درجة الحديث صراحة ؛ يقول:

«هذا حديث حسن صحيح».

فإذن الترمذي صحح حديث خزيمة بن ثابت هذا ـ فهو يرى أنه حديث صحيح ـ ، ثم ذكر ما يتعلق بهذا الحديث من معنى ورد في أحاديث عن عدة من الصحابة ، فقال:

وفي الباب عن علي، وأبي بكرة، وأبي هريرة، وصفوان بن عسّال، وعوف ابن مالك، وابن عمر، وجرير. هذه تعتبر شواهد لهذا الحديث الذي هو حديث

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۹۵)، ومختصر مسلم (۱۳۹)، وصحيح أبي داود (۱٤٥)، وصحيح الجامع (۱۸۹).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ في «التقريب» ت٩٦٤٦: أبو عبد الله الجدّلي، اسمه: عبد أو عبد الرحمن بن عبد، ثقة، رمي بالتشيع.

خزية بن ثابت.

ولكن ليس من الضرورة أن يخرج جميع هذه الشواهد، خرج منها حديثًا واحدًا، وهو حديث صفوان بن عسّال.

كما أنه ليس من الضرورة أن يكون الحديث الشاهد هو نفس الحديث الذي أخرجه، وإنما قد يكون المعنى فقط فيه تعلق بالحديث الذي أورده أصلاً وجعل هذه الشواهد له.

# الحديث الثاني:

بعد ذلك أورد حديث صفوان بن عسال فقال:

حدثنا هنّاد (وهو هنّاد بن السّري)، قال: حدثنا أبو الأحوص (وأبو الأحوص هذا اسمه سلام بن سليم)، عن عاصم بن أبي النجود، عن زر بن حبيش، عن صفوان بن عسّال قال: «كان رسول الله عَيْنَةُ يأمرنا إذا كنا سفرًا ألا ننزع خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة، لكن من غائط وبول ونوم»(١).

فإذا نظرنا بعد ذلك لكلام الترمذي حينما يعقب في نهاية الباب بآراء العلماء، وهي الناحية الفقهية التي قلنا إنه يعنى بها في كل باب نجده يقول: قال أبو عيسى (وهذه كنيته هو): هذا حديث حسن صحيح...

فإذن هو صحَّح هذا الحديث، ثم أخذ يُشير لما يمكن أن يُعلَّ هذا الحديث، أو لبعض علل هذا الحديث فقال: وقد روى الحكم بن عُتيبة، وحَمَّاد، عن إبراهيم النخعي، عن أبي عبد الله الجَدَلي، عن خزيمة بن ثابت، ولا يصح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۹٦). وهو أيضًا عند أحمد (۲۳۹/۶، ۲۲۰)، والنسائي (۸۳/۱)، وابن ماجه (٤٧٨)، وصححه ابن خزيمة (۱۷، ۱۹۳)، وابن حبان (۱۱۰۰).

قال على بن المديني: قال يحيى بن سعيد، قال شعبة: لم يسمع إبراهيم النخعي من أبي عبد الله الجدكي حديث المسح.

فإذن الترمذي ـ رحمه الله ـ يشير إلى أن هذا الحديث الذي أورده من طريق عمرو بن ميمون عن أبي عبد الله الجدلي ـ انتقى هو هذا الطريق انتقاءً ؛ لأن هذا الحديث روي من طريق إبراهيم النخعي عن أبي عبد الله الجدكي، ثم حكم عليه بأنه لا يصح ـ يعني هذا الطريق .

وقد بين الإمام الترمذي السبب في ذلك، وهو أن إبراهيم النخعي لم يسمع من أبي عبد الله الجدلي، فإذن هُناك انقطاع بين إبراهيم النخعي وبين أبي عبد الله الجدلي، ولأجل هذا الانقطاع حكم الترمذي على الحديث من ذلك الطريق بعدم الصحة.

ثم جاء بعد ذلك بالتفصيل فقال: قال: زائدة، عن منصور (وهو منصور بن المعتمر) كنا في حُجرة إبراهيم التيمي - الذي هو راوي الحديث عند الترمذي، فإن عمرو بن ميمون يروي عنه هذا الحديث إبراهيم التيمي - قال:

كنّا في حجرة إبراهيم التيمي ومعنا إبراهيم النخعي، فحدثنا إبراهيم التيمي، عن عمرو بن ميمون، عن أبي عبد الله الجدلي، عن خزيمة بن ثابت، عن النبي على الخفين.

فمعنى هذا أن إبراهيم النخعي أخذ الحديث من ذلك المجلس ثم رواه عن أبي عبد الله الجدلي بالعنعنة، فأسقط راويين:

أسقط إبراهيم التيمي (الذي حدثهم بالحديث في ذلك المجلس)، وأسقط شيخ إبراهيم التيمي، وهو: عمرو بن ميمون الأزدي.

ثم نقل عن شيخه البخاري ما يدل على تأييده لوجهة نظره حينما حكم على حديث صفوان بن عسّال بالصحة فقال :

قال محمد بن إسماعيل: أحسن شيء في هذا الباب حديث صفوان بن عسّال المرادي.

ثم ابتدأ الترمذي بعد ذلك يُبين آراء العلماء في فقه هذا الحديث، قال «أبو عيسى»: وهو قول أكثر العلماء (يعني مضمون هذا الحديث وما تضمنه هذا الحديث من معنى هو قول أكثر العلماء) من أصحاب النبي على والتابعين، ومَن بعدهم من الفقهاء، مثل سفيان الثوري وابن المبارك والشافعي وأحمد يعني ابن حنبل وإسحاق يعني ابن راهويه .

قالوا: يَمسح المقيم يومًا وليلة، والمسافر ثلاثة أيام ولياليهن.

ثم الترمذي - رحمه الله - يُعنى أحيانًا بإيراد الرأي المقابل، فقال: قال (أبو عيسى): وقد روي عن بعض أهل العلم أنهم لم يوقتوا في المسح على الخفين، وهو قول مالك بن أنس.

فقوله: (وقد روي) يدل على عدم اختياره لهذا القول، وعلي ترجيحه للقول الأول، ونص على ذلك صراحة حينما قال: قال (أبو عيسى): والتوقيت أصح.

ثم قال: وقد روي هذا الحديث عن صفوان بن عسّال أيضاً من غير حديث عاصم. فيبين أن هذا الحديث لم يتفرد به عاصم الذي هو (ابن أبي النجود وهو عاصم بن بهدلة)، وإنما توبع على هذا الحديث.

فكأنه يُشير إلى أن عاصمًا وإن كان في حفظه كلام فإنه لم يتفرد بهذا الحديث ، فيرتفع ما يمكن أن يُعلّ به هذا الحديث من علة .

# إعجاب العلماء بالترمذي لجمعه بين «الصناعة الحديثية» و «الناحية الفقهية»:

لأجل مثل هذه الفوائد في كتاب الترمذي، نجد أن العلماء ـ رحمهم الله تعالى ـ أُعجبوا بصنيع الترمذي في كتابه، حينما جمع بين الطريقتين بين (الصناعة الحديثية) وبين (الناحية الفقهية).

فيقول ابن رشد: إن كتاب الترمذي تضمن الحديث مصنفًا على الأبواب، وهو علم برأسه أي هو علم مستقل، والفقه وهو علم ثاني، وعلل الحديث، ويشتمل على بيان الصحيح من السقيم وما بينهما من المراتب، وهو علم ثالث، والأسماء والكنى، وهو علم رابع، والتعديل والتجريح وهو علم خامس، ومن أدرك النبي عليه ومن لم يُدركه ممن أسند عنه في كتابه وهو علم سادس، وتعديد من روى ذلك الحديث وهو علم سابع.

يقول ابن رشد: هذه علومه المجملة، وأما التفصيلية فمتعددة، وبالجملة فمنفعته كثيرة، وفوائده غزيرة.

وكذلك أبو بكر بن العربي - رحمه الله - شرح الترمذي في كتاب سمّاه (عارضة الأحوذي)، وعقد فصلاً عدد فيه فوائد هذا الكتاب، فمن جملة ما قال في هذا الفصل:

وليس فيها ـ يَقصد في كتب الحديث ـ مثل كتاب أبي عيسى حلاوة مَقْطع، ونَفَاسة مَنْزع، وعذوبة مشرع، وفيه أربعة عشر علمًا:

فهو قد صنّف وأسند، وصحح وأسقم، وعدد الطريق، وجرّح وعدّل، وأسمى وأكنى، ووصل وقطع، وأوضح المعمول به والمتروك، وبيّن اختلاف

العلماء في الرد والقبول لآثاره، وذكر اختلافهم في تأويله، وكل علم من هذه العلوم أصلٌ في بابه، وفرد في نصابه. فالقارئ له لا يزال في رياض مونقة، وعلوم متدفقة متسقة.

وهذه الفوائد التي أشار إليها أبو بكر بن العربي وابن رشد. رحمهما الله تعالى . نجد أنها في مجملها تعود إلى أمرين:

الأمر الأول: الصناعة الحديثية. . . والأمر الثاني: فقه الحديث.

وهذا هو الذي أشرت إليه فيما سَبق من أنه جمع بين طريقتي شيخيه: البخاري ومسلم.

# مثال آخر لتأثر الإمام الترمذي بشيخه مسلم:

ومن الأمور التي يُمكن أن أشير إلى تأثر الترمذي بشيخه مسلم من حيث الصناعة الحديثية:

١ - طريقة إيراده للحديث من بعض الطرق. فنجده أحيانًا - رحمه الله - يُورد
 الحديث ويقرن شيوخه بعضهم مع بعض كأن يقول:

حدثنا قتيبة بن سعيد وعلي ابن حجر قالا: حدثنا فلان وفلان.

ومسلم - رحمه الله - يستخدم هذه الطريقة فيورد المتن الواحد بإسنادين عساق واحد.

٢ ـ ومن ذلك استعماله لطريقة «التحويل»؛ كأن يقول:

حدثنا قتيبة بن سعيد وعلي بن حجر قالا: حدثنا غُندر «مثلاً» [ح]، وحدثنا محمد بن بشار قال: حدثنا شُعبة . . . ثم يورد

الحديث بهذه الصورة.

فهذه تسمى طريقة «التحويل» فحينما أورد الحديث من طريق الشيخين السيابقين جاء بلفظة «ح» التي تعني «حول» يعني تحول إلى إسناد آخر، وأورد الحديث من طريق شيخ ثالث.

وهذه الطريقة يستخدمها مسلم وهذا معلومٌ لمن طالع كتاب مسلم، وبينًا هذا في شرح مسلم.

٣-كما أنه في بعض الأحيان يُورد الحديث بهذه الأسانيد مستقلاً سنداً ومتناً، فقد يُورد الحديث من طريق هنّاد بن السَّري كاملاً سنداً ومتناً، ثم يُورده بعد ذلك من طريق محمد بن المثنى «مثلاً» سنداً ومتناً أيضاً.

ولكن في الغالب إذا صنع هذا الصنيع فإن إيراده للمتن مرة أُخرى لأجل الاختلاف الوارد في ذلك المتن، أو ما فيه من زيادة.

أما إذا كان المتن هو عَينه، أو فيه اختلاف يسير فإنه و رحمه الله و يُورد الإسناد الثاني ثم يُشير إلى المتن إشارة ؛ فيورد الإسناد من الطريق الثانية فيقول مثلاً و حدثنا محمد بن المثنى قال: حدثنا غندر عن شعبة . . . ثم يذكر: (بمثله) أو (بنحوه) أو نحو هذه العبارات ؛ وهذه أيضاً طريقة شيخه مسلم بن الحجاج وحمه الله . .

٤ ـ وفي بعض الأحيان لا يُورد الإسناد رواية ، ولكن يُشير إليه إشارة ، مثل
 قوله: وفي الباب عن فلان وفلان . . .

وأحيانًا يُورد مَن دون الصحابي مثل إشارته قبل قليل حينما قال: وقد روي

هذا الحديث عن صفوان بن عسّال من غير حديث عاصم.

إذن هو أشار إلى أن هذا الحديث له طرق أخرى غير هذه الطريق التي أوردها، فأحيانًا لايخرج هذه الطرق، وأحيانًا يخرجها.

#### (مزايا الترمذي على شيخيه ومثال ذلك:)

أما بالنسبة لتأثره بشيخه البخاري في فقه الحديث، فهذا واضح فيما أشرت إليه من المثال الذي ذكرته سابقًا من حيث التبويب، ويزيد على شيخيه البخاري ومسلم بطريقة جيدة مثل: نصِّه على الحديث، أو على الحكم، أو بيان درجته للحديث صراحة، كقوله: هذا حديث حسن صحيح، أو نحو هذه العبارات.

ومن ذلك أيضًا بيانه للعلل صراحة، فيورد الحديث ويورد كلام أهل العلم في إعلال ذلك الحديث، وربما دافع عن ذلك الحديث، وربما أقرهم على إعلال ذلك الحديث، وربما دافع عن ذلك الحديث ونفى تلك العلة، وبين أنها علة غير مؤثرة.

فهذه من الصناعة الحديثية التي لا يصنعها مسلم، فيعتبر إذن هو زاد على طريقة شيخه مسلم.

كما أنه زاد على طريقة شيخه البخاري من الناحية الفقهية؛ فالبخاري وحمه الله يترجم للأبواب بتلك التراجم، ولكنه لا يُعنى بأقوال أهل العلم؛ أما الترمذي يُعنى بإيراد أقوال أهل العلم، وربما أورد اختلافهم ورجح بعد ذلك بقوله: «والتوقيت أصح»، وربما قال: «وهذا الذي عليه العمل»، ونحو هذه العبارات التي تدل على ترجيحه ورحمه الله كما مثّلنا لذلك.

# الكلام على معنى الحديث الحسن عند الترمذي وذكر أول من استخدم هذه اللفظة:

قد تأثر الترمذي ـ كذلك ـ بمدرسة علي بن المديني (١) . ف علي بن المديني هو من أكابر شيوخ الترمذي ، فإذن هو متسلسل من هذه المدرسة ، وعلي بن المديني نجده من أول مَن أكثر من استخدام لفظة (حسن) ، أي: (إطلاق الحُسن على بعض الأحاديث) ، ولَم تكن هذه اللفظة مستعملة كثيراً في ذلك العصر ، ثم استعملها البخاري تأسياً بشيخه علي ابن المديني .

ثم جاء الترمذي وأكثر من استخدام هذه اللفظة في كتابه وقعد لهذه اللفظة حينما نص في آخر كتابه (كتاب العلل الذي هو ملحق بكتابه الجامع) ـ نَص على أن الحديث الحسن عندنا هو: ما حَسنن إسناده، وهذا نص منه نريد أن نشير إليه بعد قليل في اختلاف جرى في توجيه بعض عباراته؛ فنص إذًا هاهنا أنه يقصد حُسن إسناد الحديث، ولا يقصد شيئًا آخر.

<sup>(</sup>۱) هو علي بن عبد الله بن جعفر بن نجَيح السعدي مولاهم، أبو الحسن بن المديني، بصري، ثقة، ثبت، إمام أهل عصره بالحديث وعلله، حتى قال البخاري: ما استصغرت نفسي إلا عند عليّ ابن المديني.

وقال فيه شيخه ابن عيينة: كنت أتعلم منه أكثر مما يتعلم مني، وقال النسائي: كأن الله خلقه للحديث، عابوا عليه إجابته في المحنة، لكنه تنصل وتاب، واعتذر بأنه كان خاف على نفسه. من العاشرة، مات سنة (١٣٤) على الصحيح، روى له البخاري وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه في التفسير. التقريب ت: ٥٣٤٢.

#### (شروط الحديث الحسن عند الإمام الترمذي:

ثم بيّن أن الحديث الحسن عنده هو ما تُشترط فيه هذه الشروط:

الشرط الأول: أن لا يكون في إسناده مَن يُتهم بالكذب:

يقصد أنه ما كان موضوعًا أو شديد الضعف؛ فهذا لايرتفع ضعفه بتعدد الطرق، فهذا يخرج عمّا أراده الترمذي.

الشرط الثاني: وأن لا يكون شاذًا:

لأن الحديث إذا كان شاذًا فهذا من علل الأحاديث التي لا تجعل الحديث يتقوى، وإنما يصل إلى درجة الضعف الشديد، وربما كانت بعض الطرق التي تَرد يتوهم بعض الناس أنها طرق مقوية لذلك الحديث، والحقيقة أنها من باب الاختلاف، فإذًا الترمذي حينما نفى هذا الشيء أراد أن يبعد الحوم حول علل الأحاديث، ولذلك اشترط هذا الشرط.

الشرط الثالث: ويُروى من غير وَجه:

واشتراطه لهذا الشرط الثالث يبين أنه يقصد بهذا التعريف الحسن لغيره لا الحسن لذاته، يتبين الحسن لذاته حينما يُورد الترمذي وحمه الله لفظة تدل على أن هذا الحديث ليس له سوى هذا الطريق، وذلك حينما يقول: (هذا حديث حسن غريب)، أو هذا حديث (حسن لا نعرفه إلا من هذا الوجه) أو نحو هذه العبارات؛ فهذا يخرج عن تعريفه هاهنا، فتعريفه هاهنا إنما ينصب على الحسن لغيره لا الحسن لذاته.

## (الكلام على قول الترمذي «حسن صحيح»:

ثم إن الترمذي ـ رحمه الله ـ استخدم لفظة أحدثت إشكالاً كبيراً جداً ، وهي التي يُوردها كثيراً عقب الأحاديث مثل ما حكم على حديث خزيمة بن ثابت بأنه حديث حسن صحيح ، وحكم على حديث صفوان بن عسال بمثل هذا الحكم بأنه حسن صحيح ؛ فهذه العبارة أحدثت إشكالاً عند العلماء الذين أرادوا توجيه كلام الترمذي وبيان مقصوده فيها .

### (تأثر الترمذي بشيخه البخاري:

ولكن قبل ذلك نبين أن الإمام الترمذي - رحمه الله - أيضًا تأثر في هذه العبارة بشيخه البخاري والذي كان متأثرًا بالإمام أحمد - رحمه الله -، ومَن أراد أن يستدل على هذا فلينظر في أبواب الطهارة (۱) في (باب ما جاء في المستحاضة أنها تجمع بين الصلاتين بغُسل واحد): أورد في الباب حديث حمنة بنت جحش - رضي الله عنها - في المستحاضة ثم قال: سألت محمدًا - يعني البخاري - عن هذا الحديث فقال: هو حديث حسن صحيح - «فهذا كلام البخاري» - ثم قال: هكذا قال أحمد ابن حنبل: هذا حديث حسن صحيح .

فالبخاري ينقل عن الإمام أحمد أنه قال هذا الكلام، والبخاري يقول هذا الكلام؛ فتأثر الترمذي وحمه الله بهذه العبارة من هؤلاء الشيوخ؛ ولذلك أكثر من استعمالها في كتابه.

الإشكال الذي حصل للعلماء من جرّاء هذه العبارة أنهم وجدوا أن هذه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۱۲۸). وقد أخرجه أبو داود (۲۸۷)، وابن ماجه (٦٢٢، ٦٢٧)، وأحمد (٢٨٧). وغيرهم.

العبارة أحيانًا تؤدي إلى معنى متناقض، فقالوا: إن وصف الحديث بالحُسن والصحة في آن واحد في بعض الأحاديث غير متأتي؛ وذلك أنهم قالوا: لأننا نجده يصف أحاديث من أعلى درجات الصحة بهذا الوصف؛ فليس لقوله: حسن معنى، فلو قال: صحيح؛ لكان هذا الكلام متجهًا؛ لكن أن يقول: حسن؛ فهذا غير متجه فابتدأ بعضهم يحاول أن يوجه كلام الترمذي هذا.

# توجيه العلماء لقول الترمذي: «حسن صحيح»:

فمنهم من قال: إنه حينما يقول عن حديث إنه (حسن صحيح) يقصد أنه حسن باعتبار إسناد، وصحيح باعتبار إسناد آخر، فإذًا هذا الحديث ورد بأسانيد حسنة، وورد بأسانيد صحيحة، فإذًا هو حسن وصحيح.

ورد على هذا التوجيه بأننا نجد الترمذي يطلق هذه العبارة على أحاديث لم ترد إلا بإسناد واحد فقط مثل حديث: «إنما الأعمال بالنيات» فما ورد إلا من طريق يحيى بن سعيد بن قيس الأنصاري يرويه عن محمد بن إبراهيم التيمي، ومحمد يرويه عن علقمة بن وقاص الليثي، وعلقمة يرويه عن عمر بن الخطاب عن النبي عَنِي ؛ فليس لهذا الحديث سوى هذا الإسناد، وهو من أعلى درجات الصحة باتفاق العلماء؛ فليس لقوله عن هذا الحديث: «حسن صحيح» معنى بهذا التوجيه، فلم يرد من طريق آخر.

حاول بعضهم أن يوجه العبارة توجيهاً آخر فقال: إذا وجدنا الحديث ليس له سوى إسناد واحد، فإن مقصود الترمذي بهذا اللفظ: أن هذا الإسناد من الأسانيد التي تتفاوت فيها نظرات العلماء؛ فبعضهم «وهو المتشدد» يمكن أن يحكم على الحديث بالحُسن لأنه لا يرى أنه ارتقى إلى الدرجة العليا من الصحة؛ وبعضهم يرى أن هذا الحديث صحيح، فإذاً هو حسن عند قوم، وصحيح عند قوم آخرين.

ولابن كثير معنى أراد أن يستخرجه وهو شبيه بهذا التوجيه فهو يرى أن هذا الحديث الذي يقول عنه الحديث الذي يقول عنه: «حسن صحيح»، وفوق الحديث الذي يقول عنه: «حسن».

فيرى ابن كثير أن الأحاديث عند الترمذي على درجات، فما قال عنه: «صحيح»؛ كأنه يقول: هذا حديث «صحيح غريب» مشلاً، فهذا أعلى الدرجات، ودونه ما يقول عنه: «حسن صحيح»، ودونه ما يقول عنه: «حسن»، وبعد ذلك ما يعله ويضعفه.

ولكن يُشكل على هذا أن هناك أحاديث من أعلى درجات الصحة لا تتفاوت فيها أحكام العلماء، يقول عنها الترمذي: هذا الحديث «حسن صحيح»؛ فهذا يُشكل على هذا التوجيه.

وحاول بعضهم أن يخرج من هذا المأزق بقوله: إن الترمذي ـ رحمه الله ـ يقصد بقوله: «حسن صحيح» أن الحديث صحيح، وإنما قصد بالحُسن «الحسن اللغوي» أي: حُسن المتن. ولكن هذا التوجيه غير صحيح أيضًا:

أولاً: لما ذكرته قبل من أنه قصد بالحُسن حُسن الإسناد، وهو الحسن الاصطلاحي؛ فلم يقصد المعنى اللغوي.

ثانيًا: أن هذا الكلام يتجه على الأحاديث الضعيفة، بل حتى الموضوعة؛ فبعض الأحاديث الموضوعة تجد أن متونها حسنة، وبعضها تجد فيها حماسًا للسنة ودفاعًا عن الإسلام، وترغيبًا في بعض الفضائل، ونحو ذلك؛ فهذه أيضًا من حيث المعنى اللغوي حسنة المتن، ولكن لا يعني هذا الحكم عليها بالصحة؟.

ثم إن الترمذي ـ رحمه الله ـ بناءً على هذا التوجيه ينبغي أن يورد هذه العبارة

في كل موضع، فكل متن من المتون يعتبر حسنًا؛ لأن حديث النبي على كله حسن؛ فلماذا يكون في بعض المواضع يقول: «حسن صحيح»، وفي بعضها يقول: هذا «حديث غريب»، كان الأولى أن يقول في تلك المواضع: هذا حديث حسن، إذا كان المعنى اللغوي هو المراد؛ فالقول بأن المعنى اللغوي هو المراد قول ضعيف لهذه الأسباب.

## (القول الراجح في قول الترمذي: «حسن صحيح»:

الحقيقة أن الرأي الذي أُرجحه، وجدت هناك من سبقني إليه وهو ابن سيد الناس في شرحه لجامع الترمذي المسمى «النفح الشذي»؛ هذا الرأي خلاصته:

١- أنه ينبغي أن لا يُجزم في موضع من المواضع، أو لفظة من الألفاظ، أو في كل إطلاق على حديث من الأحاديث بأن الترمذي يُريد كذا وكذا بحيث تُعطى قاعدة عامة بأن مراد الترمذي هو مثلاً: الحُسن اللغوي، أو أن الترمذي أراد حسنًا باعتبار إسناد آخر إلى آخر هذه التوجيهات.

٢ ـ وكذلك ينبغي أن تقوم دراسة متأنية لكل حَديث من الأحاديث التي أَطلق عليها الترمذي هذا الإطلاق، والدراسة تتلخص في:

(أ) جمع طرق الحديث وأقوال العلماء فيه.

(ب) ثم بعد ذلك تُورد عبارة الترمذي؛ فإذا أوردت يمكن أن ينطبق على بعض الأحاديث أنه فعلاً حسن باعتبار بعض الأسانيد، وصحيح باعتبار بعض الأسانيد الأخرى.

ويمكن في بعض الأحاديث أن يكون حَسنًا عند قوم، وصحيحًا عند قوم آخرين.

ويُمكن أن تَرِد غير ذلك من التوجيهات على كل حديث من الأحاديث التي يُطلق الترمذي - رَحمه الله عليها هذا الإطلاق.

# (تنبيه:

لكن قبل القيام بهذه الدراسة ينبغي العناية بالنسخ الخطية لهذا الكتاب؛ لأننا نجد مثلاً في هذا الموضع حينما أطلق على حديث «خزيمة بن ثابت» فقال: هذا حديث حسن صحيح، ربما وجدنا في بعض النسخ هذا حديث حسن أو حديث حسن غريب، فهذا الكلام حينما يقوله الترمذي عقب حديث من الأحاديث ونحاول أن نوجه كلامه على ذلك الحديث، وهو في غير موضعه؛ فإن منشأ الخطأ كله واللبس في النسخ الخطية، وإلا لو توثقنا من إطلاق الترمذي لأصبحت دائرة الخلاف ضيقة إلى حد كبير.

فإذًا هذه الدراسة التي ينبغي أن تقوم هي التي أشرت إليها، وقد وجدت أن نور الدين عتر في كتابه «الموازنه بين جامع الترمذي والصحيحين» حاول أن يطرق هذا المعنى، ولكنه أورد مجرد أمثلة، والأمثلة لا تكفي لأنه قد يكون هناك ما يخرم بعض ما نقعد حينما نجد أمثلة أخرى، فكتاب أحاديثه كثيرة؛ ربما خمسة آلاف حديث تقريبًا، وهذه الأحاديث الكثيرة لا يُمكن في مثال ومثالين وثلاثة أو حتى عشرة أن نضع قاعدة نسير عليها، ولكنه لو جُمعت كل الأحاديث ونُقحت العبارة فينظر إلى العبارة المتفق عليها بين كل النسخ - أن الترمذي أطلق هذه اللفظة «حسن صحيح» على الحديث هي التي تدرس، وذلك بجمع طرقها وكلام العلماء عليها، وينظر بعد ذلك ما يكن أن توجه عليه عبارة الترمذي في ذلك الحديث بالذات، ومن ثمّ نخرج بنتيجة من هذا الكلام.

#### (ذكر بعض الكتب التي تحدثت عن جامع الترمذي: )

... ولمن يريد مزيدًا من الفائدة فإنني أحيل على الكتب التي تحدثت عن كتاب الترمذي، ومنها:

١ ـ كتاب «الموازنة بين جامع الترمذي والصحيحين»، وهو رسالة دكتوراه للدكتور نور الدين عتر ـ أحد المشايخ في سوريا ـ .

٢ ـ كتاب «فضائل جامع الترمذي»، وهو للحافظ الأسعردي أحد علماء القرن السابع، طبع بتحقيق صبحي السامرائي، وهي رسالة ليست كبيرة الحجم، ولكن فيها فوائد بحمد الله مثل قصة الترمذي مع ذلك الشيخ التي تُبرز حفظ الترمذي، فهي مما رواه الأسعردي بإسناده إلى الترمذي.

"-كتاب «النفح الشذي» لابن سيد الناس وفيه بحث مهم ومستفيض؛ فإنه تكلم - رحمه الله - في مقدمته عن جامع الترمذي، ويُضاف إليه تلك الحلة التي حلّى بها المحقق - الشيخ أحمد معبد - حفظه الله - هذا الكتاب، فإنه أبدع إبداعًا جيدًا في تعليقاته والفوائد التي حلّى بها هذا الكتاب، وليت الكتاب يكمل ولكن ما خرج منه إلا مجلدان، ولكن فيهما من الفوائد الشيء الكثير، وأحض طلاب العلم على القراءة في مثل هذا الكتاب.

٤ - كتاب «تحفة الأحوذي» فإن المباركفوري - رحمه الله - قدم لشرحه بمقدمة جيدة أيضًا، سواء عن كتاب الترمذي أو غيره من الكتب، فأحث أيضًا على مطالعة هذه المقدمة.

٥ ـ مقدمة كتاب «عارضة الأحوذي» لأبي بكر بن العربي.

٦ ـ «الحطة في ذكر الصحاح الستة» لصديق حسن خان.

٧ ـ مقدمة جامع الأصول لابن الأثير.

فهذه الكتب وأمثالها كلها تحدثت عن جامع الترمذي. والله أعلم.

# वृष्टींद्र भि द्वितम

والكلام على صحيح ابن خزيمة على اعتبار أن هناك ثلاثة كتب مما ألف في الصحيح المجرد: هو الصحيح المجرد: هو الصحيح الذي لا يخالطه شيء من الضعيف أو غيره.

ومعلوم أن البخاري ومسلمًا ـ رحمهما الله ـ قصدا التأليف في الصحيح المجرد، وأما أصحاب السنن الأربع، فلم يقصدوا ذلك، وهذا واضح مما أشرنا إلى بعضه مما سبق.

ولكن جاء بعد ذلك ثلاثة من الأئمة فقصدوا في التأليف في الصحيح المجرد، أي الصحيح الذي لا يخالطه شيء من الضعيف، وهؤلاء على الترتيب هم: (ابن خزيمة)، و(ابن حبَّان)، و(الحاكم).

جاء ترتيبهم هكذا بناء على تقادمهم الزمني، فابن خزيمة هو أقدمهم لأنه توفي في سنة إحدى عشرة وثلثمائة، وابن حبان هو الذي جاء بعده حيث توفي في سنة أربع وخمسين وثلثمائة، والحاكم هو الذي جاء بعد ذلك، وتوفي في السنة الخامسة بعد الأربعمائة، كذلك أيضًا ابن خزيمة شيخ لابن حبان، وابن حبان شيخ للحاكم.

ثم إن بعض العلماء نصوا على أن هذا الترتيب أيضًا بحسب الأصحية،

فأصح هذه الكتب الثلاثة: هو صحيح ابن خزيمة، يتلوه صحيح ابن حبان، ثم مستدرك الحاكم، هكذا نص عليه بعض العلماء، وفي هذا مناقشة ستأتي إن شاء الله تعالى.

# قول الشيخ أحمد شاكر والسيوطي في تقديم «صحيح ابن خزيمة» على «ابن حبان»

قال الشيخ أحمد شاكر ـ رحمه الله ـ في مقدمة تحقيقه لـ «صحيح ابن حبان»: «وهذه الكتب التي ألّفت في الصحيح المجرد بعد الصحيحين للبخاري ومسلم، . . . .

ويقول: لقد رتب علماء هذا الفن ونقاده هذه الكتب الثلاث التي التزم مؤلفوها رواية الصحيح من الحديث وحده أعني الصحيح المجرد بعد الصحيحين البخاري ومسلم على الترتيب الآتي: صحيح ابن خزيمة ، صحيح ابن حبان ، المستدرك للحاكم ، ترجيحًا منهم لكل كتاب منها على ما بعده في التزام الصحيح المجرد» اه.

وقال السيوطي في «تدريب الراوي»:

"صحيح ابن خزيمة أعلى مرتبة من صحيح ابن حبان لشدة تحريه، حتى إنه يتوقف في التصحيح لأدنى كلام في الإسناد، فيقول: إن صح الخبر، أو إن ثبت كذا، ونحو ذلك» اه.

# تركمة الإمام ابن فزيمة(١)

### (اسمه ولقبه وكنيته:)

شيخ الإسلام وإمام الأئمة في عصره، وفقيه الآفاق: أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر السُّلَمي النيسابوري، الحافظ الحجة صاحب التصانيف.

### (مولده وشيوخه:)

ولد رحمه الله تعالى ـ في سنة ثلاث وعشرين ومائتين ببلدة نيسابور ، واعتنى منذ صغره بالحديث والفقه حتى صار يُضرب به المثل في سعة العلم والإتقان .

وقد حدّث عن خلق كثيرين من الشيوخ منهم البخاري ومسلم وقد حدّثا عنه أيضًا ـ أي البخاري ومسلم ـ في غير الصحيحين .

كذلك من أكابر شيوخ ابن خزيمة: الفلاس، وأبو كُريب: «محمد بن العلاء»، ومحمد بن المثنى «الزمن»، ومحمد بن بشار «بندار»، وغير هؤلاء كثير.

### ثناء العلماء عليه وذكر مذهبه:

قال الدار قطني - رحمه الله -: «كان ابن خزيمة إمامًا ثبتًا معدوم النظير»، وكان (۱) انظر: الجرح والتعديل (۱۷/ ۱۹۲)، وتاريخ جرجان: ۱۳۳، سير أعلام النبلاء (۱۶/ ۳۲۰)، وتذكرة الحفاظ (۲/ ۷۲۰)، وطبقات الشافعية (۳/ ۱۰۹)، والبداية والنهاية (۱۱/ ۱۶۹)، وشذرات الذهب (۲/ ۲۲۲).

رحمه الله متجرداً للحق حتى وإن كان يُنسب للمذهب الشافعي، ولكن لم يكن بالمتمذهب فيما يبدو للأذهان، أو فيما صار عليه المتأخرون الذين يتعصبون للمذهب، بل كان رحمه الله تعالى يقول: «ليس لأحد مع رسول الله على قول إذا صح الخبر»؛ فهذا دليل على تجرده وحمه الله الملحق وعلى تعظيمه للسنة.

يقول أبو بشر القطان: «رأى جار لابن خزيمة من أهل العلم كأن لوحًا عليه صورة نبينا عَلَيْكَ ، وابن خزيمة يَصْقله، فقال المعبر حينما ذكرت له هذه الرؤيا: هذا رجل يحيى سنة رسول الله عَلِيَة ».

ويقول تلميذه ابن حبان: «ما رأيت على وجه الأرض من يحفظ صناعة السنن، ويحفظ ألفاظها الصحاح وزياداتها حتى كأن السنن كلها بين عينيه - إلا محمد بن إسحاق بن خزيمة فقط» اهه.

#### (شجاعته وجرأته في الحق:

وكان ـ رحمه الله ـ جريئًا في الحق لا يخاف في الله لومة لائم، يقول هو عن نفسه: «كنت عند الأمير إسماعيل بن أحمد؛ فحدث عن أبيه بحديث وهَمَ في إسناده؛ فرددته عليه، فلما خرجت من عنده قال أبو ذر القاضي: قدكنا نعرف أن هذا الحديث خطأ منذ عشرين سنة، فلم يقدر واحد منا أن يرده عليه، قال ابن خزيمة: فقلت له: لا يحل لي أن أسمع حديث رسول الله عليه خطأ أو تحريف فلا أرده».

#### (ذكر كرامة حدثت له في إحدى رحلاته للعلم:)

وقد كان حريصًا على التلقي منذ الصغر، والرحلة في طلب العلم، فقد رحل إلى كثير من البلدان ورافق في بعض رحلاته محمد بن جرير الطبري صاحب التفسير وهو قرين له، وكذلك محمد بن نصر المروزي صاحب كتاب «تعظيم قدر الصلاة»، ومحمد بن هارون الرُّوياني صاحب المسند، فهؤلاء الأربعة جمعتهم الرحلة بمصر، فأصابتهم مخمصة، فنفد ما معهم من المال والزاد، ولم يبق عندهم ما يقوتهم وأضر بهم الجوع.

فاجتمعوا ليلة في منزل كانوا يأوون إليه، فتشاوروا في أمرهم، فاتفق رأيهم على أن يستهموا ويضربوا القرعة، فمن خرجت عليه القرعة، سأل لأصحابه الطعام، فخرجت القرعة على ابن خزية، والأمر ثقيل على النفس، فقال لأصحابه: أمهلوني حتى أصلي صلاة الخيرة - صلاة الاستخارة - فاندفع في الصلاة، فبينما هم كذلك فإذا هم بالشموع وخادم من قبل الوالي يدق الباب، ففتحوا فقال: أيكم محمد بن نصر؟ قيل: هو ذا، فأخرج صرة فيها خمسون ديناراً فدفعها إليه، ثم قال: وأيكم محمد بن جرير؟ فأعطاه خمسين ديناراً أيضاً، وكذلك الروياني وابن خزية.

ثم قال: إن الأمير كان قائلاً (١) فرأى في المنام أن المحامد جياع قد طووا كشحهم، فأنفذ إليكم هذه الصرر، وأقسم عليكم إذا نفدت فابعثوا إلي أحدكم. فهذه الحكاية - إن صحت - فإنها تعتبر كرامة من الله تعالى لهؤلاء العلماء الأجلاء حينما رحلوا هذه الرحلة في سبيل الله - جل وعلا - ، ونالهم ما نالهم من الجوع والعناء والمشقة.

#### (( وفاته ـ رحمه الله ـ ومصنفاته: )

توفي ابن خزيمة ـ رحمه الله ـ في ليلة السبت الثاني من ذي القعدة في سنة

<sup>(</sup>١) قائلاً: من القيلولة، وهو نوم الظهيرة.

إحدى عشرة وثلاثمائة، وقد خلف آثاراً علمية كثيرة، يقول عنها تلميذه الحاكم أبو عبد الله: «مصنفاته تزيد على المائة وأربعين كتابًا سوى المسائل، والمسائل المصنفة مائة جزء، وله فقه حديث بريرة في ثلاثة أجزاء».

وهذه المؤلفات التي أشار إليها الحاكم لا نعلم أنه بقي منها في ذلك العصر سوى ثلاثة كتب، وهي:

أولاً: كتاب التوحيد؛ وقد طبع عدة مرات، وآخر طبعة تقع في مجلدين بتحقيق الشيخ عبد العزيز الشهوان.

ثانيًا: كتاب آخر لا يزال مخطوطًا حتى الآن وعنوانه «شأن الدعاء وتفسير الأدعية المأثورة عن رسول الله على الله عل

ت التأا: كتاب الصحيح المعروف بـ (صحيح ابن خزيمة)، وهو موضوع دراستنا.

#### ( اسم كتابه الصحيح، وسبب التسمية بذلك:)|

ولقد اشتهر الكتاب بهذا الاسم - «صحيح ابن خزيمة» بين العلماء مع أن اسمه الحقيقي ليس كذلك، وهذا أمر طبيعي؛ فشأنه كشأن كثير من الكتب الحديثية التي عناوينها تتسم بالطول ولكنها تُختصر مثلما اختُصر كتاب ابن خزيمة، فإننا نجد مثلاً أن اسم «صحيح البخاري»: «الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله عَلَيْهُ وسننه وأيامه».

وكذلك «صحيح ابن حبان» ـ كما سيأتي ـ اسمه: «المسند الصحيح على التقاسيم والأنواع» .

وكذلك «صحيح ابن خزيمة» اسم كتابه الحقيقي هو: «مختصر المختصر من المسند الصحيح عن النبي عَلَيْكُ ».

فواضح من هذا العنوان أن هذا الكتاب مختصر من كتاب آخر وهذا هو الواقع، فإن ابن خزيمة ـ رحمه الله ـ اختصر هذا الصحيح من كتاب اسمه المسند الكبير.

#### (ذكر بعض الأمثلة على ذلك:

وقد أشار ابن خزيمة إلى ذلك الاختصار عدة مرات في ثنايا كتابه هذا وفي غيره، فمن ذلك قوله في المقدمة (١): «كتاب الوضوء مختصر المختصر من المسند الصحيح عن النبي عَلَيْهُ».

ويقول في كتاب التوحيد (٢٠): «قد أمليت طرق هذا الخبر في كتاب المختصر من كتاب الصلاة».

وأشار إلى المسند الكبير في كتاب التوحيد فقال: «خرجته بطوله في كتاب الصدقات من كتاب الكبير».

بل ذكر هذا «المسند الكبير» في الصحيح (٣) نفسه عدة مرات، فقال: «وسأبين هذه المسئلة بتمامها في كتاب الصلاة في «المسند الكبير» لا المختصر».

ويقــول (١): «قد خرَّجت هذا الباب بتمامه في كتابِ الصلاةِ من الكتاب الكبير ».

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة «صحيح ابن خزيمة» ص (٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «صحيح ابن خزيمة» ص (٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح ابن خزيمة» (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (١/ ٣١٢).

#### (ذكر طريقته في اختصار الأحاديث:)

ويتضح من طريقة ابن خزيمة ـ رحمه الله ـ في سياقه للأحاديث اختصاره للأحاديث، وبخاصة الأحاديث الطويلة؛ وهذا يدل على أنه أراد الاختصار في كتابه هذا ولم يُرد التطويل، فنجده يقتصر على موضع الشاهد، ثم يقول: «وذكر الحديث»، فلا يتم الحديث.

### مثال ذلك:

مثل ما جاء في المجلد الأول ص٧٩ حينما قال: «ثم أخذ بيمينه ـ يعني الماء ـ وصك بها و جهه . . . وذكر الحديث» .

وحديث النبي عَلَيْ أنه قال: «ألا أدلكم على ما يُكفر الله به الخطايا ويزيد في الحسنات؟ قالوا: بلى يا رسول الله ، قال: إسباغ الوضوء على المكاره، وانتظار الصلاة بعد الصلاة»(١). وأخرج من الحديث هذا المقدار ثم قال بعد ذلك: ثم ذكر الحديث.

وقال بعده: وهذا خبر طويل قد خرجته في أبواب ذوات عدد.

وقد يَختصر الحديث من وَسطه كما فعل في حديث عمران بن حصين في سفره مع النبي عَلَيْ حينما ناموا عن صلاة الفجر، والحديث مشهور، وفي هذا الحديث يقول عُمران ـ رضي الله عنه ـ : «فما أيقطنا إلا حرّ الشمس».

قال ابن خزيمة في هذه الأثناء: «فذكر بعض الحديث ثم نادى بالصلاة»، ثم ذكر ابن خزيمة باقي الحديث. فجميع هذا يكل على أنه أراد الاختصار في كتابه هذا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة (۱۷۷) (۱/ ۹۰)، وأعاده (۳۵۷)، وقد أخرجه أيضًا أحمد (۳/۳)، وابن ماجه (٤٢٧)، والدارمي (١/ ١٧٨)، وابن حبان (٤٠٢)، وغيرهم.

#### ( تعهده كتبه بالزيادة والتنقيح: )

وكعادة كثير من العلماء حينما يُصنف الواحد منهم الكتاب نجده لا يزال يتعهد كتابه هذا بالزيادة والحذف، والتنسيق، وما إلى ذلك، فنجد ابن خزيمة رحمه الله يصنع هذا الصنيع.

يدل عليه ما يظهر من كلامه عن «المسند الكبير» حينما يقول مرة ـ كما سبق منذ قليل ـ : «قد خرجت هذا الباب بتمامه في كتاب الصلاة في كتاب الكبير»، وهذا يدل على أنه صنفه قبل ذلك، ثم يعود مرة أخرى فيقول: «سأبين هذه المسئلة بتمامها في كتاب الصلاة في «المسند الكبير» لا «المختصر». وهذا يكل على أنه استدرك وسيُلحق ذلك.

#### (إملاؤه لكُتبه ودليل ذلك:

وعادته أيضاً كعادة كثير من علماء تلك العصور حينما يُصنف الواحد منهم المصنف، ثم يُمليه على تلاميذه إملاءً، يدل على ذلك كثير من عباراته في ثنايا كتابه الصحيح (١)، قال: «وقد أمليت هذا الباب من كتاب الأيمان والنذور»؛ فيدل على أنه يُملي الحديث إملاءً.

#### مكانة صحيح ابن خزيمة، ومنزلته عند العلماء:

أما بالنسبة لمكانة كتابه الصحيح، ومنزلته عند العلماء؛ فتقدم قبل قليل ذكر بعض العلماء لهذا الكتاب، وثناؤهم عليه، واعتباره من الكتب التي يُؤخذ منها الصحيح الزائد على ما في الصحيحين، بل قدموه على سائر الكتب التي ألّفت في الصحيح المجرد - سوى الصحيحين -، ومن هؤلاء: ابن الصلاح، والعراقي، (١) انظر: صحيح ابن خزية (١/ ٢٣٢).

والسيوطي، وأحمد شاكر ـرحمهم الله تعالى ـ.

وقد ذكر الخطيب البغدادي ـ رحمه الله ـ في كتابه «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» ذكر في معرض النصيحة لطلبة العلم، ذكر أحق الكتب بالتقديم بالسماع ـ يعني ما ينبغي لطالب العلم أن يُقدّمه حينما يريد أن يسمع الحديث ـ فقال: «أحقها بالتقديم كتاب الجامع والمسند الصحيحين، لمحمد بن إسماعيل، ومسلم بن الحجاج النيسابوري». ثم أخذ يذكر بعض الكتب الأخرى، ثم قال: «وكتاب محمد بن إسحاق بن خزيمة النيسابوري، الذي اشترط فيه على نفسه إخراج ما اتصل سنده بنقل العدل عن العدل إلى النبي عليه الله .

والسيوطي في مقدمة كتابه «جمع الجوامع» ذكر الكتب التي إذا عزى الحديث إليها، فمجرد عزوه إلى أحد هذ الكتب معلم بالصحة - أي لا يحتاج الأمر إلى التنصيص على أن هذا الحديث صحيح - هذا عند السيوطي -، يقول: مجرد ما أعزو الحديث لهذه الكتب؛ فإن الحديث صحيح.

من جملة ما قال في مقدمة كتابه «جمع الجوامع» ـ وهو لا يزال مخطوطًا ـ قال: «وكذا ما في موطأ مالك وصحيح ابن خزيمة وأبي عوانة، فالعزو إليها مُعْلِم بالصحة».

ويقول ابن كثير ـ رحمه الله تعالى ـ (١<sup>)</sup>: «قد التزم ابن خزيمة وابن حبان الصحة وهما خير من المستدرك بكثير ، وأنظف أسانيد ومتونًا».

ويدل على مكانة هذا الكتاب مكانة مؤلفه عند العلماء، وشدة تحريه في الأسانيد، فإنه كما يقول السيوطي: «يتوقف في التصحيح لأدنى كلام في الإسناد»، ويقول - أي ابن خزيمة - : «إن صح الخبر، أو إن ثبت، ونحو ذلك».

<sup>(</sup>١) انظر: «اختصار علوم الحديث» للحافظ ابن كثير ص (٢٧).

### (ذكر بعض الأمثلة:

ومن الأمثلة التي تدل على ما ذكرنا الحديث الذي أخرجه من طريق الأعمش عن أبي وائل شقيق بن سلمة ثم قال بعده: «هذا الخبر له علة لم يسمعه الأعمش من شقيق، لم أكن فهمته في الوقت»(١).

يعني في وقت تدوينه لهذا الحديث لم يكن فهم هذه العلة ، يدل عليها أنه اطلع عليها بعد ذلك ثم ألحق هذا الكلام إلحاقًا، فهذا يدل على شدة تحريه ـ رحمه الله ـ.

وكذلك الحديث الذي رواه من طريق ابن إسحاق، ثم قال بعد ذلك: «أنا استثنيت صحة هذا الخبر»(٢).

يقول: هذا ليس على شرطي، فهذا يُعتبر من الأحاديث المستثناة ـ أي لا أحكم عليه بالصحة ـ لماذا؟

قال: «لأني خائف أن يكون محمد بن إسحاق (٢) لم يسمع من محمد بن مسلم وإنما دلّسه عنه». وابن إسحاق كما هو معروف لكثير من طلبة العلم ممن عُرف بالتدليس.

وكذلك أخرج حديثًا(٤) من طريق عسد الله بن لهيعة ، وجابر بن

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح ابن خزيمة» : (۱/ ٢٥، ٢٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (١/ ٧١).

<sup>(</sup>٣) محمد بن إسحاق بن يسار، أبو بكر المطلبي مولاهم، المدني، نزيل العراق، إمام المغازي، صدوق يدلس ورمي بالتشيع والقدر، من صغار الخامسة، مات سنة ١٥٠، ويقال بعدها، روى له البخاري تعليقًا وباقي الستة. تقريب ت: ٦٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح ابن خزيمة» (١/ ٧٥).

إسماعيل، ثم قال بعد إخراجه لهذا الحديث: «ابن لَهِيعة (١) ليس ممن أُخرِّج حديثه في هذا الكتاب إذا تفرد برواية، وإنما أخرجت هذا الخبر لأن جابر بن إسماعيل (٢) معه في الإسناد» اه.

هذا مع العلم بأن هذا الحديث الذي أخرجه من طريق ابن لهيعة من رواية عبد الله ابن وهب عنه. ورواية عبد الله بن وهب يعتبرها بعض العلماء وطلبة العلم من الروايات الصحيحة لأنه سمع من ابن لهيعة قبل الاختلاط، لكن ابن خزيمة يعتبر أن ابن لهيعة ضعيف في جميع أحواله قبل وبعد الاختلاط، ولا شك في أن حاله بعد الاختلاط أشد، فهو هنا يقول: "إنه لم يخرج حديث ابن لهيعة، إلا لأنه انضم معه في الخبر جابر بن إسماعيل".

وكذلك أخرج حديثًا من طريق محمد بن جعفر - المعروف بغندر - عن معمر عن الزهري قال: أخبرني سهل بن سعد ثم ذكر حديثًا (٢) ، ثم قال بعده:

«في القلب من هذه اللفظة التي ذكرها محمد بن جعفر ـ أعني قوله: أخبرني سهل بن سعد ـ ، وأهاب أن يكون هذا وهمًا من محمد بن جعفر أو ممن دونه اهـ .

فهذه مجرد أمثلة ـ وهي بمجموعها ـ وغيرها من الأمثلة ـ تعطي دليلاً واضحاً بلا شك على شدة تحري هذا الإمام ـ رحمه الله تعالى ـ في الحديث، وتدل دلالة

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن لهيعة ابن عقبة، أبو عبد الرحمن المصري، القاضي، صدوق، من السابعة، خلط بعد احتراق كتبه، ورواية ابن المبارك وابن وهب عنه أعدل من غيرهما، وله في مسلم بعض شيء مقرون، مات سنة ٧٤، وقد ناف على الثمانين، روى له مسلم، وأصحاب السنن عدا النسائى، تقريب ت: (٣٩٤٥).

<sup>(</sup>٢) جابر بن إسماعيل الحضرمي، أبو عباد المصري، مقبول، من الثامنة، روى له البخاري في الأدب المفرد وباقي الستة عدا الترمذي. التقريب ت: ٩٦١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح ابن خزيمة» : (١/١٣/١).

واضحة على مكانة كتابه.

ويرد على ما سبق ذكره أمران:

الأول: هل يُسلم لجميع ما في صحيح ابن خزيمة بالصحة، كما يظهر من كلام ابن الصلاح والعراقي وغيرهما؟

الثاني: هل صحيح ابن خزية مقدم على صحيح ابن حبان؟

فأما بالنسبة للأول:

لما قال ابن الصلاح: «ويكفي مجرد كونه ـ أي الحديث ـ في كتب من اشترط منهم الصحيح فيما جَمعه في كتاب ابن خزيمة» ـ نجد الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ تعقّب ابن الصلاح بقوله:

"مقتضى هذا أن يُؤخذ ما يوجد في كتاب ابن خزية وابن حبان وغيرهما ممن اشترط الصحيح بالتسليم، وكذا ما يوجد في الكتب المخرجة على الصحيحين، وفي كل ذلك نظر. أما الأول: فلم يلتزم ابن خزيمة وابن حبان في كتابيهما أن يخرجا الصحيح الذي اجتمعت فيه الشروط التي ذكرها المؤلف يعني ابن الصلاح - ؟ لأنهما ممن لا يرى التفرقة بين الصحيح والحسن بل عندهما أن الحسن قسم من أقسام الصحيح . . . »(١) اه.

لذلك قد نجد في «صحيح ابن خزيمة وابن حبان» أحاديث يمكن أن يُحكم عليها بالحسن وهي مدرجة على أنها من الصحيح؛ والسبب في ذلك أنهما لا يفرقان بين الحسن والصحيح، بل الحسن عندهما داخل في الصحيح.

ويقول الحافظ ابن حجر أيضًا:

<sup>(</sup>۱) انظر: «النكت»: (۱/ ۲۹۰).

"وسمى ابن خزيمة كتابه المسند الصحيح المتصل بنقل العدل عن العدل من غير قطع في السند ولا جرح في النقلة، وهذه الشروط مثل شروط ابن حبان سواء؛ لأن ابن حبان تابع لابن خزيمة مُغترف من بحره، ناسج على منواله، وبلا شك لأنه شيخه، ومما يعضد ما ذكرنا احتجاج ابن خزيمة وابن حبان بأحاديث أهل الطبقة الثانية الذين يُخرج مسلم أحاديثهم في المتابعات ـ كابن إسحاق، وأسامة ابن زيد الليثي، ومحمد بن عجلان، ومحمد بن عمرو بن علقمة، وغير هؤلاء.

فإذا تقرر ذلك عرفت أن حكم الأحاديث التي في كتاب ابن خزيمة وفي كتاب ابن حبان عرفة الاحتجاج بها لكونها دائرة بين الصحيح والحسن ثم استثنى أبن حجر فقال: ما لم يظهر في بعضها علّة قادحة. وأما أن يكون مراد من يُسميها صحيحة أنها جمعت الشروط المذكورة في حد الصحيح، فلا، والله أعلم». انتهى كلام ابن حجر.

ويقول الحافظ ابن كثير في «مختصر علوم الحديث»:

«وقد التزم ابن خزيمة وابن حبان الصحة، وهما خير من المستدرك بكثير، وأنظف أسانيد ومتونًا، و على كل حال فلابد من النظر للتمييز، وكم في كتاب ابن خزيمة أيضًا من حديث محكوم منه بصحته، وهو لا يرتقي عن رُتبة الحسن» اه.

نستفيد مما تقدم أن الأحاديث التي في صحيح ابن خزيمة أحسن حالاً من الأحاديث فيما عداه سوى الصحيحين؛ لكن لا يصل إلى درجة الصحيحين بحيث يمكن القول: بأن كل ما فيه صحيح، بل فيه الصحيح، والحسن، والضعيف أيضًا، وهذا يتضح لمن سَبَر الكتاب، لكن نسبة الضعيف به ضئيلة جدًا إذا ما قورنت بالصحيح والحسن.

#### (خلاصة ما سبق:)

وجملة القول: أنه لا يُسلّم لكل ما في صحيح ابن خزيمة بالصحة بل لابد من

النظر في أحاديثه لتمييزها كما قال ابن كثير، ولا يكتفى بالحكم على الحديث بالصحة لكونه معزواً إلى صحيح ابن خزيمة .

قال الدكتور محمد مصطفى الأعظمي ـ وهو الذي حقق صحيح ابن خزيمة ـ قال في مقدمة تحقيقه لهذا الصحيح ما نصه :

«أقول: إن صحيح ابن خزيمة ليس كالصحيحين، بحيث يمكن القول بأن كل ما فيه صحيح، بل فيه الصحيح، والحسن، والضعيف أيضًا، وهذا يتضح لمن سبر الكتاب، لكن نسبة الضعيف به ضئيلة جدًا إذا ما قورنت بالصحيح والحسن، ما هو دون درجة الصحيح، وليس مشتملاً على الأحاديث الصحيحة والحسنة فحسب، بل يشتمل على أحاديث ضعيفة أيضًا، إلا أن نسبتها ضئيلة جدًا إذا قورنت بالأحاديث الصحيحة والحسنة، وتكاد لا توجد الأحاديث الواهية أو التي فيها ضعف شديد إلا نادرًا، كما يتين من مراجعة التعليقات» اه.

#### تنبیه:

أحب أن أبين أنه يوجد أحيانًا بعض الأحاديث شديدة الضعف مثل ذلك الحديث الذي أخرجه ابن خزيمة في صحيحه في كتاب الصيام من رواية الصحابي سلمان الفارسي - رضي الله عنه - ، وهو الحديث الطويل الذي يستند إليه من يذكر فضائل شهر رمضان ، والذي فيه إن شهر رمضان «أوله رحمة ، وأوسطه مغفرة ، وآخره عتق من النار»(۱) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة (۱۸۸۷)، وترجم له: «باب فضائل شهر رمضان إن صح الخبر»، والمحاملي في "أماليه» (۲۹۳) من طريق علي بن زيد بن جُدعان عن سعيد بن المسيب عن سلمان رضي الله عنه.

ـ وهذا إسناد ضعيف لضعف على بن زيد بن جُدعان التيمي البصري.

<sup>-</sup> قال ابن سعد: «كان كثير الحديث، فيه ضعف، ولا يحتج به».

هذا الحديث الطويل ضعيف شديد الضعف، مع العلم بأن بعض الناس يغتر بإخراج ابن خزيمة له في الصحيح. كما أنه رحمه الله قد يخرج أحاديث ضعيفة، ولكنه يخرجها لغرض من الأغراض ويُنبه على ذلك، وبعضها يتوقف في الحكم عليه بالصحة، كما سيأتي معنا بالأمثلة إن شاء الله تعالى.

أما بالنسبة للنقطة الثانية وهي:

#### هل صحيح ابن خزيمة مقدم على صحيح ابن حبان؟

- ـ وقال أحمد: «ليس بالقوي».
- وقال عثمان الدارمي: «ليس بذاك القوي».
- . وقال الجوزجاني: «واهي الحديث ضعيف».
- ـ وقال ابن أبي خيثمة: «ضعيف في كل شيء».
  - . وقال ابن خزيمة: «لا أحتج به لسوء حفظه».
    - ـ وقال الحافظ في التقريب: «ضعيف».
- ونقل ابن أبي حاتم عن أبيه في «علل الحديث» (١/ ٢٤٩): «حديث منكر».

#### تنبيه هأم:

- قال ابن خزيمة في الترجمة: «إن صح الخبر»، ثم سقطت (إن) من بعض المراجع مثل «الترغيب والترهيب» للحافظ المنذري (٢/ ٩٥) وغيره، وعلى ذلك فسد المعنى، واغترَّبه بعض الوعاظ والمدرسين.
- ـ ومثله حديث: «لو يعلم العبادُ ما في رمضان لتمنّت أمتي أن يكون رمضانُ السّنة كلها...إلخ» الحديث.
- ـ رواه ابن خزيمة (١٨٨٦) من وجهين عن جرير وقال: إن صح الخبر، فإن في القلب من جرير ابن أيوب البجلي، ورواه ابن الجوزي في (الموضوعات) (٢/ ٥٤٧ ـ ٥٤٩) من طريق جرير بن أيوب البجلي، عن الشعبي، عن نافع بن بردة، عن أبي مسعود الغفاري. وقال ابن الجوزي: هذا حديث موضوع على رسول الله على الله والمتهم به: جرير بن أيوب.
- ـ قال يحيى: «ليس بشيء»، وقال الفضل بن دُكين: «كان يضع الحديث». وقال النسائي والدارقطني: «متروك».
  - ـ وقال د/ مصطفى الأعظمي المحقق لابن خزيمة: «إسناده ضعيف بل موضوع، جرير بن أيوب البجلي قال عنه البخاري: منكر الحديث» ا هـ .

فالذي يظهر من نظرة العُلماء المتقدمين للكتابين أنهم يُقدمون صحيح ابن خُزيمة على صحيح ابن حبان، وبذلك صرّح السيوطي صراحة وعليه درج الشيخ أحمد شاكر ـ رحمه الله ـ كما سبق ذكره عنه.

### (تقديم الشيخ شعيب الأرناؤوط لابن حبّان على صحيح ابن خزيمة:

وقد خالف في ذلك الشيخ شعيب الأرناؤوط محقق صحيح ابن حبان، وذكر في مقدمة تحقيقه لهذا الصحيح (١) كلامًا مقتضاه أنه يُقدم صحيح ابن حبان على صحيح ابن خزيمة، وأنا لا أعلم أحدًا سبقه إلى هذا.

فيقول ما نصه:

"إن ما ذهب إليه السيوطي لا يُسلَّم له، إذ إن صنيع ابن خزيمة هذا يدل على أنه أدرج في صحيحه أحاديث لا تصح عنده ونبه على بعضها ولم ينبه على بعضها الآخر، ويتبين ذلك بجلاء من مراجعة القسم المطبوع من صحيحه، ففيه عدد غير قليل من الأسانيد الضعيفة، بالإضافة إلى أن عدداً لا بأس به من أحاديثه لا يرتقي عن رتبة الحسن، فأين هو من صحيح ابن حبان الذي غالب أحاديثه على شرط الصحيح...».

ثم أخذ يُسهب في الكلام إلى أن قال:

"إن صحيح ابن حبان أُعلى مرتبة من صحيح شيخه ابن خزيمة ، بل إنه ليُزاحم بعض الكتب الستة وينافس بعضها في درجاته» اهر.

<sup>(</sup>١) انظر: «صحيح ابن حبان» تحقيق الشيخ شعيب الأرناؤوط (١/ ٤٢، ٣٤).

#### (التعليق على كلام الشيخ شعيب الأرناؤوط:

والحقيقة أن موقفنا من هاتين النظرتين ـ سواءً تقديم ابن حبان أو تقديم ابن خزيمة ـ ينبغي أن يكون موقف الناقد المتبصر، فالشيخ شعيب الأرناؤوط عنده تساهل في التصحيح، ويعرف ذلك من سبر منهجه؛ فحكمه على غالب أحاديث ابن حبان أنها على شرط الصحيح؛ هذا حكم فيه نظر، ومن الظلم لابن خزيمة رحمه الله ـ أن يُحكم على كتابه بهذا الحكم، وليس في أيدينا منه سوى الربع فقط، أما الباقي فإنه مفقود.

فالأولى أن يكون هناك دراسة فيها مقارنة بين هذا الموجود من صحيح ابن خزيمة وما يقابله من نفس الأبواب من صحيح ابن حبان، فيستبعد ما اتفقا على إخراجه من الحديث وينظر فيما زاده كل منهما على الآخر، وفق قواعد أهل الاصطلاح، مع الأخذ بعين الاعتبار بأن ابن خزيمة ـ رحمه الله ـ يذهب إلى عدم تصحيح حديث الراوي الذي لا يعرف بعدالة ولا جرح، وأما ابن حبان فإنه يصحح حديث الراوي الذي بهذه الصفة ويوافقه عليه شعيب الأرناؤوط، فهذا يعتبر تغيراً منهجياً عندهم.

فابن خزيمة استبعد أحاديث يمكن أن يخرجها في صحيحه، لو خرجها لأصبحت جملة الصحيح - بناء على نظرة ابن حبان وشعيب الأرناؤوط - كبيرة، ولكن ابن خزيمة يستبعدها لأنه لا يرى تصحيح حديث من لا يعرف بعدالة ولا جرح، وإذا خرَّج شيئًا من هذه الأحاديث على قلَّتها فإنه ينصُّ على التوقف عن الحكم على هذه الأحاديث بالصحة.

ومن ثمّ ننظر في عدد الأحاديث المنتقدة على كل منهما على ابن خريمة وعلى ابن حبان -، ومن خلال ذلك نحكم أيّ الكتابين أرجح، وأيهما أصح حديثًا.

### (تنبيه هام حول الأحاديث المنتقدة على ابن خزيمة:)

مع التنبّه أيضاً إلى أن بعض الأحاديث المنتقدة عند ابن خريمة لا يلزم ابن خزيمة في الحكم عليها بالصحة، ويُبين خزيمة في الحكم عليها بالصحة، ويُبين السبب، وبعضها يظهر له فيها علّة فيما بعد، لم يتنبه لها حال إخراجه للحديث، وبعضها يعرف هو ضعفها وإنما أخرجها لكون هذا الحديث صَحّ لديه من غير هذا الطريق، وبعضها يُوردها قصداً لكونها معارضة بعض ما يذهب إليه ثم يُعلُها.

### (أمثلة للأحاديث التي توقّف فيها عن الحكم بالصحة وبيان السبب:

فمن أمثلة ما توقف عن الحكم عليه بالصحة وبين السبب: أنه أخرج حديثًا في صحيحه (١) من طريق عاصم بن عبيد الله ثم قال: «أنا بريء من عهدة عاصم»، ثم نقل عدة أقوال للعلماء فيه.

وأخرج حديثًا (٢) من طريق معمر بن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع (\*\*). ثم قال: «أنا أبرأ من عُهدة هذا الإسناد لمعمر».

وأخرج حديثًا (٣) من طريق كُليب بن ذُهل الحضرمي عن عبيد بن جبير، ثم قال: «لست أعرف كُليب بن ذُهل (\*\*\*) ولا عبيد بن جُبير (\*\*\*\*) ، ولا أقبل دين من لا أعرفه بعدالة».

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح ابن خزيمة» (٣/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «صحيح ابن خزيمة» (٣/ ٢٤٩).

<sup>(\*)</sup> معمر بن عبيد الله بن أبي رافع، الهاشمي مولاهم المدني، منكر الحديث، من كبار العاشرة، روى له ابن ماجه. تقريب ت: ٧٦٧٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/٢٦٦).

<sup>( \*\*)</sup> كليب بن ذُهل الحضرمي المصري، مقبول، من السادسة، روى له أبو داود. تقريب ت: ٦٣٥٥.

<sup>( \* \*</sup> الله عبيد بن جُبير ، بالجيم الموحدة ، القبطي ، مولى أبي بصرة ، يقال : كان ممن بعث به الْقَوقس

والأمثلة على هذا كثيرة جدًا في كتابه.

### ﴿ أمثلة للأحاديث التي أخرجها وظهرت له علَّته فيما بعد: ﴾

ومن أمثلة الأحاديث الأحرى التي ظهرت له علتها فيما بعد:

الحديث الذي أوردته قبل قليل من رواية الأعمش عن أبي وائل شقيق بن سلمة: نبّه ابن خزيمة على أنه لم يكن تنبه لعلّة هذا الحديث حينما أورده، وبيّن بعد ذلك أن هناك واسطة بين الأعمش وأبي وائل.

ومن أمثلة ذلك أخرج حديثًا (١) من طريق موسى بن أبي عثمان عن أبي هريرة ثم قال: «غلطنا في إخراج هذا الحديث لأن هذا مرسل؛ موسى بن أبي عثمان لم يسمع من أبي هريرة، أبوه أبو عشمان التَّبَّان روى عن أبي هريرة أخبارًا سمعها منه».

و فبين أنه غلط حينما أخرج حديث الابن وإنما الذي سمع من أبي هريرة هو أبوه.

\* \* \*

مع مارية، فعلى هذا: فله صحبة، قد ذكره يعقوب بن سفيان في الثقات، وقال ابن خزيمة: لا
 أعرفه. روى له أبو داود. تقريب ت: ٤٩٠٨.

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ١١٥).

#### (أمثلة للأحاديث التي أخرجها لصحة متنها وهو يعلم ضعفها:)

وأما ما عُرف ضعفه هو، وأخرجه لكون المتن صحيحًا من غير هذا الطريق، أنه أخرج حديث: «أفطر الحاجم والمحجوم» أخرجه من طريق ثوبان وضي الله عنه من أخرج عقبه من طريق الحسن البصري عن ثوبان ثم قال: «الحسن لم يسمع من ثوبان»، ثم قال: هذا الخبر خبر ثوبان عندي صحيح في هذا الإسناد بعنى أنه أخرج هذا الحديث من طريق الحسن البصري عن ثوبان مع العلم بأن الحسن لم يسمع من ثوبان ؛ لأن هذا الحديث صحيح من الطريق الأولى، فهذه الطريق تعتبر متابعة، ولا يُعتبر هذا الحديث لازمًا لابن خزيمة، على أنه أخرج حديثًا في سنده انقطاع.

#### (أمثلة للأحاديث التي أخرجها لكونها عارضت ما ذهب إليه:)

وأما ما يورده قاصداً لكونه عارض بعض ما يذهب إليه، فمن أمثلته أنه بوّب في كتاب الصيام في صحيحه بابًا فقال فيه: «باب ذكر البيان أن الحجامة تُفطِّر الحاجم والمحجوم جميعًا»(٢).

ثم أورد ما لديه من أدلة في ذلك، وأخذ يُناقش القائلين بخلاف هذا القول، ويورد أدلّتهم ويتكلم عنها.

ومن جملة الأدلة التي أوردها للمخالفين له حديث: «ثـلاث لا يـفـطُرن الصائم: الحجامة، والقيء، والحُلُم»(٣). أورده من طريق عبد الرحمن بن زيد بن

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح ابن خزيمة (۳/ ٢٣٦). وقد أخرجه من الطريق الأولى الموصولة طريق أبي أسماء الرحبي عن ثوبان: أخرجه أبو داود (٢٣٦٧، ٢٣٧٠، ٢٣٧١)، وابن ماجه (١٦٨٠)، وابن حبان (٣٥٣٢)، والحاكم (١/ ٤٢٧)، وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة (١٩٧٢)، وهو عند الترمذي (٧١٩)، وقال الترمذي: غير محفوظ.

أسلم عن أبيه عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري عن النبي على الله الم أسلم عن أبيه عن عطاء بن يسار ولا أبو سعيد، وعبد الرحمن بن زيد (\*) ليس هو ممن يحتج أهل التثبيت بحديثه لسوء حفظه للأسانيد، وهو رجل صناعته العبادة والتقشف والموعظة والزهد، ليس من حفاظ أحلاس الحديث الذي يحفظ الأسانيد. . . إلى آخر كلامه ـ رحمه الله ـ .

فهذا الحديث لم يورده ابن خزيمة لأجل أنه صحيح محتج به، وإنما أورده الإعلاله وإبطال حُجة المخالف.

فالحاصل أن ابن خزيمة ـ رحمه الله ـ غَلَط عليه بعض الناس غلطًا كبيرًا وألزمه بما لا يلزم.

#### ( غلط الحافظ ابن حجر على ابن خزيمة: )

ومن أمثلة غلطهم عليه أنه أخرج حديثًا من طريق ابن المطوِّس عن أبيه عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عَلَيْ : «من أفطر يومًا من رمضان في غير رخصة رخصها الله، لم يقضه عنه صوم الدهر»(١).

الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ ذكرهذا الحديث في الفتح (٢)، وقال: صححه ابن خزيمة، ثم أخذ يذكر علل هذا الحديث.

وهذا غلطٌ من الحافظ على ابن خزيمة ، فإن ابن خزيمة لم يصحح الحديث ،

<sup>(\*)</sup> عبد الرحمن بن زيد بن أسلم العدوي مولاهم، ضعيف، من الثامنة، مات سنة ٨٢، روى له الترمذي وابن ماجه. تقريب، ت: ٤٣١٢.

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح ابن خزيمة (۲/ ۲۳۸). والحديث أخرجه أيضًا أبو داود (۲۳۹7، ۲۳۹۷)، والترمذي (۷۲۳)، وابن ماجه (۱۲۷۲)، وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري (١٦١/٤).

وإنما قال: «إن صح الخبر فإني لا أعرف ابن المطوّس ولا أباه». هو إذًا متوقف عن الحكم على هذا الحديث بالصحة حينما قال: «إن صح الخبر».

ومع هذا فلسنا نبرًى ابن خريمة من الوقوع في الوهم والخطأ، بل كل يُخطئ، لكن ليس الأمر كما ذُكر عنه، وإلا فالوهم يقع له كما يقع لغيره من البشر؛ لأنهم غير معصومين، ولكن من نظر إلى كلامه وشرطه وتحريه علم أنه رحمه الله ـ كان حريصًا على أن لا يقع له شيءٌ من التساهل أو الوهم.

### (ثناء الحافظ الذهبي عليه(١٠):

قال الذهبي في سير أعلام النبلاء: «كان هذا الإمام جهبذاً بصيراً بالرجال، فقال فيما رواه عنه أبو بكر محمد بن جعفر شيخ الحاكم: لست أحتج بشهر بن حو شب ولا بحريز بن عثمان لمذهبه (٢) ، ولا بعبد الله بن عمر ـ ليس الصحابي وإنما أحد الرواة المضعّفين، ـ ولا ببقية ـ يعني ابن الوليد ـ ، ولا بمقاتل بن حيان ، ولا بأشعث بن سوّار ، ولا بعلي بن جُدعان لسوء حفظه ، ولا بعاصم بن عبيد الله ، ولا بابن عقيل ، ولا بابن يزيد بن أبي زياد ، ولا بمجالد ، ولا بحجاج بن أرطأة إذا قال : عن ، ولا بأبي حذيفة النَّهدي ، ولا بجعفر بن برقان ، ولا بأبي معشر نجيح عني السعدي ـ ، ولا بعمر بن أبي سلمة ، ولا بقابوس بن أبي ظبيان . . . ثم سمّى خلقاً دون هؤلاء في العدالة ؛ فإن المذكورين احتج بهم غير واحد » اه.

كأنه يُبين أن هؤلاء الذين احتج بهم غير واحد واجتنب ابن خزيمة تخريج حديثهم في صحيحه ـ هذا يدل على شدة تحريه .

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (١٤/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) لأن حريز بن عثمان ناصبي، والنواصب هم الذين يُبغضون أهل البيت.

### (ملخص منهج ابن خزيمة في صحيحه:

وقد قال ابن خزيمة - رحمه الله - في صحيحه (۱) «المختصر من المختصر من المسند عن النبي على الشرط الذي ذكرنا بنقل العدل عن العدل موصولاً إليه على من غير قطع في الإسناد ولا جرح في ناقلي الأخبار، إلا ما نذكر أن في القلب من بعض الأخبار شيئاً (۲)، إما لشك في سماع راو ممن فوقه خبراً، أو راو لا نعرفه بعدالة ولا جرح، فنبين أن في القلب من ذلك الخبر، فإنا لا نستحل التمويه على طلبة العلم بذكر خبر غير صحيح لا نبين علته في غتر به بعض من يسمعه، فالله الموق للصواب» اه.

فهذا الكلام من ابن خزيمة - رحمه الله - يُمثل منهجه في هذا الكتاب، وبه يتضح غلط مَن زَعم أن ابن خزيمة كابن حبان يُصحح لمن لا يُعرف بعدالة ولا جرح؛ فابن خزيمة يتوقف عن ذلك كما هو ظاهر من منهجه في هذا الكتاب في مواضع عديدة، حيث يقول: "إن صح الخبر فإني لا أعرف فلانًا بعدالة ولا جرح»، وهذه في الحقيقة تعتبر ميزة عظيمة لكتابه على كتاب ابن حبان.

#### (دقته ـ رحمه الله ـ في تعقبه للأحاديث:

ومن دقته ـ رحمه الله ـ تعقبه للأحاديث بما يزيل اللبس على المطلع على كتابه ، فمثلاً حين أخذ في ذكر الأدلة التي تتعلق بالحجامة للصائم، وحتى لا يقال: إنه ذكر الحديث في كتابه فهو صحيح إذًا على شرطه ـ نبّه على ذلك فقال (٣): «فكل ما لم أقل إلى آخر هذا الباب: إن هذا صحيح ؟ فليس من شرطنا في هذا الكتاب».

<sup>(</sup>١) قال ذلك في أول كتاب الصيام (٣/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: شيء.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٢٣٦).

وقد يورد ابن خزيمة إسنادًا فيه راو يعلم هو أنه ثقة ، ولكنه يخشى أن يقف عليه من لا يعرف ثقته فيتهمه بالتساهل، فنجده رحمه الله يورد بإسناده عن بعض الأئمة ما يُفيد ثقة ذلك الراوي.

فمن أمثلة ذلك أنه أخرج حديثًا (١) من طريق عُبيد الله بن أبي جعفر، ثم ذكر بإسناده عن الليث بن سعد رحمه الله أنه قال: «سمعت يزيد بن أبي حبيب وعبيد الله بن أبي جعفر وهما جوهرتا البلد يقولان: فُتحت مصر صلحًا».

فابن خزيمة حينما أورد هذا النقل إنما أورده لأجل تعديل الليث لعبيد الله بن أبي جعفر، فهذه نماذج وأمثلة تدل على أن ابن خزيمة ورحمه الله بحاجة إلى من يقوم بدراسة حياته دراسة وافية، ودراسة كتابه الصحيح وإعطاء صورة واضحة عنه لا أن يُحكم عليه بحكم متسرع، والموجود من كتابه إنما هو قدر الربع فقط إلى نهاية كتاب الحج، وباقي الكتاب مفقود منذ زمن طويل.

قول الدمياطي والحافظ ابن حجر في بيان أن صحيح ابن خزيمة أ أكثره مفقود ولم يوجد منه إلا الربع:

يقول الدمياطي ـ رحمه الله ـ المتوفى في سنة سبعمائة وخمس للهجرة: «إن كتاب صحيح ابن خزيمة لم يقع له منه إلا ربعه الأول فقط».

وكذلك الحافظ ابن حجر - رحمه الله - لما ذكر الكتب التي اشتمل عليها كتابه «إتحاف المهرة بأطراف العشرة» ذكر من ضمنها صحيح ابن خزيمة ، لكن إذا أخذنا نعدُّ هذه الكتب نجدها أحد عشر كتابًا ، فبين السبب تلميذه ابن فهد المكي فقال :

«إنما زاد العدد واحدًا؛ لأن صحيح ابن خزيمة لم يوجد منه سوى قدر رُبعه

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٢٧٠).

فقط»(١)، بمعنى أنه لم يحتسب هذا الكتاب لنقصه في العدد، وإنما اعتبر العشرة التي وجدها كاملة.

## أهمية صحيح ابن خزيمة وفائدته (٢) : المُحْمَّنُ فِي مُحْرَدٍ

لصحيح ابن خزيمة فوائد عديدة جداً، من جملة هذه الفوائد:

أنه حفل باستنباطات فقهية دقيقة يُعنون بها على كل باب، أي أن فيه شبها من صنيع البخاري - رحمه الله - في أبوابه، ويُتبع ابن خزيمة هذه الأبواب بالأحاديث. فكتابه هذا يُعدّ كتابًا فقهيًا ذا أهمية بالغة ؛ لأن هذه الاستنباطات من ابن خزيمة مبنية على أدلتها، مستندة إلى نصوص يُخرجها في نفس الكتاب.

يُضاف إلى ذلك التعليقات المهمة على كثير من الأحاديث، إما يُفسر فيها لفظًا غريبًا، أو يوضح معنى مستغلقًا، أو يرفع إشكالًا، أو يزيل إبهامًا، أو يجمع بين روايتين ظاهرهما التعارض، أو يذكر اسم رجل بتمامه إذا ذكر في الإسناد بالكنية أو اللقب، أو ذكر اسمه دون نسبه.

ويتكلم في بعض الرجال جرحًا وتعديلاً، ويرد رواية المدلس إذا كانت بالعنعنة ممن لا يحتمل تدليسه عنده، وكذا رواية بعض الضعفاء المختلطين (وإن بالعنعنة ممن الاختلاط. و فريم صروي عن مرجم عن الاختلاط.

ونصّه كذلك على عدم سماع بعض الرواة من شيوخهم، وبيانه لعلل الأحاديث الخفية على اختلاف أنواع هذه العلل، إما لسقط في الإسناد غير ظاهر، أو لقلب في المتن أو السند، أو غير ذلك من أنواع العلل.

<sup>(</sup>١) انظر: لحظ الألحاظ لابن فهد (ص٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) هذا عدا عن فائدته الظاهرة من اشتماله على أحاديث صحيحة زائدة على ما في الصحيحين، والاعتماد على رأيه في بعض الأحاديث التي يصححها، ونحو ذلك.

#### (أمثلة على استنباطاته الفقهية:)

ونورد بعض الأمثلة على ما أشرنا إليه:

فمن أمثلة استنباطاته الفقهية قوله (١): «باب ذكر إسقاط فرض الجمعة على النساء، والدليل على أن الله عز وجل خاطب بالأمر بالسعي إلى الجمعة، عند النداء بها في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمعة ﴾ النداء بها في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمعة ﴾ الرجال دون النساء (٢)، إن ثبت هذا الخبر من جهة النقل. وإن لم يثبت فاتفاق العلماء على إسقاط فرض الجمعة على النساء كاف من نقل خبر الخاص فيه اله.

فإذًا واضح من هذه الترجمة وهذا العنوان عند ابن خزيمة أنه يريد أن يستخرج معنى فقهيًا أو استنباطًا فقهيًا، وهو أن قول الله جلَّ وعلا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا . ﴾ خطاب للرجال دون النساء، وهو يستدل بحديث سيُورده، لكن هل هذا الحديث صحيح على شرطه؟ يقول: إن ثبت هذا الخبر من جهة النقل، وإن لم يثبت، يقول: لا يضر شيء؛ فاتفاق العلماء جار على أن هذا الخطاب موجه للرجال دون النساء.

وقد يتكلم على الحديث من الناحية الفقهية المصحوبة بالترجيح والموازنة بين الروايات وبيان عللها في نحو من أربع صفحات المناحية الفقهية عن حديث أورده ب

#### (أمثلة على تفسيره لغريب الحديث:

وأما أمثلة تعليقاته التي يُفسر فيها لفظًا غريبًا أو يُوضّح بها معنى مستغلقًا أو يُرفع إشكالاً ويُزيل إبهامًا ـ ما ذكره عن سهل بن سعد «أن منبر رسول الله عَيْنَ من

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ١١١ ـ ١١٢).

<sup>(</sup>٢) يعني: خاطب الرجال دون النساء.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٥٤-٥٧).

أثل الغابة»(١)، ثم قال ابن خزيمة: «الأثل هو الطرفاء».

وذكر كذلك الحديث الذي فيه «أن الجذع حن إلى رسول الله عَلَيْه حنين الواله»(٢)، ثم قال: الواله يُريد به إلمرأة إذا مات لها ولد.

ومن روائع كلامه ـ رحمه الله ـ أن ذكر (٣) حديثًا رواه عن شيخه بندار محمد بن بشار ـ وهو ثقة حافظ ـ ، ومحمد بن بشار ، رواه عن يحيى بن سعيد ، عن ابن عجلان ، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري ، عن أبيه ، عن عبد الله بن وديعة ، عن أبي ذر في الغسل يوم الجمعة ، ثم قال : «لا أعلم أحدًا تابع بُندارًا في هذا ، والجواد قد يفتر في بعض الأوقات » .

فهو بهذا يُشير إلى أن الثقة قد يهم، كما أن الجواد قد يفتر، وإنما قال هذا لأجل أن هذا الحديث روي على غير هذا الوجه، فالبخاري أخرجه في صحيحه (٤) من طريق ابن أبي ذئب عن سعيد المقبري، قال: أخبرني أبي عن ابن وديعة عن سلمان الفارسي . . .

وصوطمر أما محمد بن بشارفذكر أنه عن أبي ذر بدل سلمان الفارسي، فلكر هذا الحديث البخاري على أنه من حديث سلمان لا من حديث أبي ذر. فإذًا لابن خزيمة الحق أن يذكر هذا الكلام عن شيخه بُندار.

#### (أمثلة إزالته للمشكل ورفعه للتعارض:

ومن أمثلة إزالته للمشكل ورفعه للتعارض: ما ذكره (٥) بقوله: «باب ذكر

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ١٤١).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/١٥٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٣١٩).

أبواب ليلة القدر والتأليف بين الأخبار المأثورة عن النبي عَلَيْ ، فيها ما يحسب كثير من حملة العلم ممن لا يفهم صناعة العلم أنها متهاترة متنافية ، وليس كذلك هي عندنا بحمد الله ونعمته ، بل هي مختلفة الألفاظ متفقة المعنى على ما سنبينه إن شاء الله ».

ثم أخذ ـ رحمه الله ـ في ذكر الأخبار الواردة في ليلة القدر، فرجّع أولاً أنها ليست في جميع العام، كما ظنه بعض العلماء، بل هي في رمضان، ثم أخذ يقرر أنها في العشر الأواخر من رمضان، ثم انتقل إلى ترجيح أنها في الوتر من العشر الأواخر من رمضان لا في الشفع.

ثم رجّح في الآخر أن الأخبار غير متعارضة وأن الصواب فيها أنها تنتقل من ليلة إلى أخرى في الوتر من العشر الأواخر، وأنها جائز أن تكون في عام ليلة إحدى وعشرين، وفي عام آخر ليلة تسع وعشرين.

أمثلة إزالة الالتباس بين أسماء الرواة، وبيان اسم الرجل المذكور بكنيته أو لقبه:

ومن أمثلة إزالته لالتباس اسم راو باسم راو آخر، وذكره اسم الرجل بتمامه إن ذُكر في الإسناد بكنية أو لقب أو نَحو ذلك : أنه ذكر (١) حديثًا من طريق عبد الرحمن ابن إسحاق عن النعمان بن سعد عن علي ـ رضي الله عنه ـ فهناك راويان يشتبه كل منهما بالآخر، وهما عبد الرحمن بن إسحاق أبو شيبة الكوفي وهذا ضعيف، وعبد الرحمن بن إسحاق الملقب بـ «عبّاد» وهو صالح الحديث.

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣٠٦/٣).

فإن في القلب من عبد الرحمن بن إسحاق أبي شيبة الكوفي، وليس هو بعبد الرحمن ابن إسحاق الملقب بـ «عبّاد» الذي روى عن سعيد المقبري والزهري وغيرهما، وهو صالح الحديث مدني سكن واسط، ثم انتقل إلى البصرة».

وأخرج (۱) حديثًا من طريق أبي القاسم الجدكي، عن النعمان بن البشير في الحث على إقامة الصف، ثم قال: «أبو القاسم الجدكي هذا هو حسن بن الحارث من جديلة قيس، روى عنه زكريا بن أبي زائدة، وأبو مالك الأشعري، وحجاج ابن أرطأة، وعطاء بن السائب، عداده في الكوفيين».

وأخرج (٢) حديثًا من طريق أبي حازم عن أبي هريرة - رضي الله عنه - ، ثم قال: «أبو حازم مدني اسمه سلمة بن دينار الذي روى عن سهل بن سعد، والذي روى عن أبي هريرة سلمان الأشجعي».

فهو بهذا يُبين أن من يُكنى أبا حازم في هذه الطبقة اثنان.

أحدهما: أبو حازم الأعرج الذي يروي عن سهل بن سعد واسمه سلمة بن دينار.

والآخر: هو الذي يروي عن أبي هريرة وهو المقصود في هذا الحديث واسمه سلمان الأشجعي.

### (أمثلة كلامه على الرجال جَرحًا وتعديلًا:)

ومن أمثلة كلامه في الرجال جَرحًا وتعديلاً، قوله كما سبق عن عبد الرحمن ابن إسحاق الملقّب بـ «عبّاد»: هو صالح الحديث. فهذا تعديل.

وقوله (٣): «عاصم العنزي وعبّاد بن عاصم مجهولان لا يُدرى من هما؟»؛

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٨٣، ٨٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٣٧٥\_٣٧٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٢٣٩).

فهذا جرح منه وحمه الله. .

#### ((أمثلة رده لرواية المدلسين:

ومن أمثلة رده لرواية بعض المدلسين قوله (١): «أمّا خبر أبي إسحاق عن الأسود عن عائشة، فإن فيه نظرًا؛ لأني لا أقف على سماع أبي إسحاق هذا الخبر من الأسود».

وأبو إسحاق هذا هو السبيعي، وهو مذكور وموصوف بالتدليس، وبعض عنعنت عنعنت العلماء يحتمل تدليسه، فبين ابن خزيمة أن منهجه ردّ تدليسه، وهذا من شدة تحريه ـ رحمه الله ـ .

وقال أيضاً (٢): «ولم أقف على سماع حبيب بن أبي ثابت هذا الخبر من ابن عمر، ولا هل سمع قتادة خبره من مورّق عن أبي الأحوص أم لا؟».

وحبيب وقتادة كلاهما مدلس، وبعض العلماء قد يتساه لو فيحتمل عنعنتهما. أمّا ابن خزيمة فهو ممن لا يحتمل ذلك.

#### (تضعيفه لرواية ابن لهيعة:)

ومن فوائد كتابه تضعيفه لرواية بعض الضعفاء والمختلطين، وإن كانت من طريق بعض الثقات الذين سمعوا منهم قديمًا باعتبار أن الراوي في أصله ضعيف مثل ابن لهيعة؛ إذ الصواب في حاله أنه ضعيف أصلاً. وازداد ضعفه بسبب احتراق كتبه، حيث اختلط فساءت حاله، وربما لغير ذلك من الأمور. فرواية الذين سمعوا منه قبل اختلاطه أعدل من غيرها.

ونقول: «أعدل»، ولا نقول: «إنها صحيحة». فغلط أناس في ذلك وظنوا

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٢١٢/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٩٢).

أنها صحيحة، ومن هؤلاء الذين سمعوا منه قبل اختلاطه العبادلة الأربعة: عبد الله بن وهب، وعبد الله بن المبارك، وعبد الله بن يزيد المقرئ، وعبد الله بن مسلمة القعنبي.

وان فاستفدنا من كتاب ابن خزيمة عدم التفاته و رحمه الله والية ابن لهيعة ، وإن كانت من طريق أحد العبادلة .

فمن ذلك أنه أخرج (١) كما سبق أن ذكرته حديثًا من طريق عبد الله بن وهب وهو أحد هؤلاء العبادلة .، قال: أخبرني ابن لهيعة، وجابر بن إسماعيل الحضرمي، عن عقيل بن خالد. ثم ذكر الحديث.

قال ابن خزيمة بعد ذلك: «ابن لهيعة ليس ممن أُخرج حديثه في هذا الكتاب إذا انفرد برواية، وإنما أخرجت هذا الخبر لأن جابر بن إسماعيل معه في الإسناد».

### أمثلة نصه على عدم سماع بعض الرواة من آخرين:

ومن أمثلة نصّه على عدم سماع بعض الرواة من رواة آخرين قوله (٢): «عبد الرحمن ابن أبي ليلى لم يسمع من معاذ بن جبل، ولا من عبد الله بن زيد بن عبد ربه صاحب الأذان، فغير جائز أن يحتج بخبر غير ثابت على أخبار ثابتة».

#### (أمثلة بيانه للعلل الخفية في الأحاديث: )

ومن أمثلة بيانه للعلل الخفية في الأحاديث: حديث رواه خالد الحذاء، عن رجل، عن أبي العالية، عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ في دعائه على في سجود التلاوة الذي فيه: «اللهم إني لك سجدت، وبك آمنت، وعليك توكلت، سجد

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٧٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٢٠٠).

وجهي الله الذي خلقه...» إلى آخر الحديث.

قال ابن خزيمة: «هكذا رواه إسماعيل بن إبراهيم بن عُلَيَّة عن خالد يعني خالد الحذّاء \_، ورواه عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي، وخالد بن عبد الله الواسطي، كلاهما عن خالد الحذّاء عن أبي العالية عن عائشة، بإسقاط الراوي بين خالد الحذّاء وبين أبي العالية».

فبين ابن خزيمة هذه العلة التي قد لا يُفطن لها، وذكر أنها السبب في عدم إخراجه للحديث. فقال (١): «إنما تركت إملاء خبر أبي العالية عن عائشة أن النبي عَلَيْ كان يقول في سجود القرآن بالليل: «سجد وجهي للذي خلقه وشق سمعه وبصره بحوله وقوته» ؛ لأن بين خالد الحذاء وبين أبي العالية رجلاً مُسمى، لم يذكر الرجل عبد الوهاب بن عبد المجيد وخالد بن عبد الله الواسطي».

وبين أن الذي ذكره إنما هو ابن عُليّة، ثم أخرج جميع الراويات الثلاث ثم قال: « وإنما أمليت هذا الخبر وبيّنت علّته في هذا الوقت، مخافة أن يُفتن بعض طلاب العلم برواية الثقفي وخالد بن عبد الله، فيتوهم أن رواية عبد الوهاب وخالد بن عبد الله التي بسبب سقط في الإسناد.

المتند المتند إمام - عن عبيد الله بن عمر ، عن خبيب بن عبد الرحمن ، عن حفص بن عاصم ، عن أبي هريرة ، عن النبي على السبعة الذين يظلّهم الله في ظلّه يوم لا ظلّ إلا ظلّه ، وفيه قال: «ورجل تصدق بصدقة أخفاها حتى لا تعلم يمينه ما تنفق شماله».

<sup>(</sup>١) أنظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٢٨٣ ـ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ١٨٥ ـ ١٨٦).

هذا الحديث أخرجه مسلم في صحيحه بهذه الصورة، فبين ابن خزيمة ـ رحمه الله أن هذه اللفظة مقلوبة، وأن الصواب: «حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه»، فقال: «هذه اللفظة: «لا تعلم يمينه ما تُنفق شماله» قد خولف فيها يحيى بن سعيد، فقال من روى هذا الخبر غير يحيى: «لا تعلم شماله ما تنفق يمينه»(۱).

فابن خزيمة - رحمه الله - يُبيّن أن يحيى بن سعيد - برغم أنه إمام جبل وثقة وحافظ ومتقن - أخطأ في هذا الحديث، فانقلب عليه المتن . وهو على الصواب مخرّج عند البخاري في صحيحه في عدة أبواب (٢) . فهذا مثال لمقلوب المتن .

### مثال لمقلوب السند:

وأمّا مقلوب السند، فمن أمثلته حديث يرويه سعيد بن أبي سعيد المقبري، ورواه عنه يعني عن الرق سعيد: داود بن قيس، وأنس بن عياض، ومحمد بن عجلان، وابن أبي ذئب، على اختلاف فيما بينهم.

فبين ابن خريمة علل هذا الحديث، وأنه انقلب سنده على بعض الرواة واحتاط هو في روايته، فقال (٣) ـ بعد أن ذكر علل هذا الحديث ـ :

«ولا أحلُّ لأحد أن يروي عني هذا الخبر إلا على هذه الصيغة؛ فإن هذا إسناد مقلوب، فيُشبه أنَّ يكون الصحيح ما رواه أنس بن عياض؛ لأن داود بن قيس أسقط من هذا الإسناد أبا سعيد المقبري، فقال: عن سعد بن إسحاق عن أبي ثمامة.

وأما ابن عجلان فقد وَهم في الإسناد وخلّط فيه، فمرّة يقول: عن أبي

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٦٠، ٦٤٢٣، ٢٠٨٦)، ومسلم (١٠٣١).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح ابن خزيمة (١/ ٢٢٨).

هريرة، ومرة يُرسله، ومرة يقول: عن سعيد، عن كعب.

وابن أبي ذئب قد بين أن المقبري سعيد بن أبي سعيد إنما رواه عن رجل من بني سالم، وهو عندي سعد بن إسحاق، فقال: عن أبيه، عن جده، عن جده كعب.

وداود بن قيس وأنس بن عياض قد اتفقا على أن الخبر إنما هو عن أبي تُمامة». وبيانه وحمه الله الله وكانه كثير، وفيما مضى - إن شاء الله وكفاية.

#### أمثلة ورعه ـ رحمه الله ـ وتحريه في النقل:

ومن سمات كتابه ما في كلامه على الأحاديث وتعاليقه عليها من فوائد تُنبئ عن عالم متورِّع ذي منهج أصولي، داع للمنهج السوي ومرغّب فيه.

فمن ذلك أنه ذكر (۱) أن مسدّد بن مُسرُ هدر رحمه الله عن حديث عمّار ابن ياسر: «أمرنا بصوم عاشوراء قبل أن ينزل رمضان ...» إلى آخر الحديث، فذكر أنه أجابه - يعني أجاب مسددًا - بقوله: «قلت له مجيبًا: إن النبي عَلَيْهُ إذا أمر أمّته بأمر ...» إلى آخر كلامه، ثم قال في آخر كلامه: «ولعليّ زدت في الشرح في هذا الموضع على ما أجبت السائل في ذلك الوقت».

فهذا يدل على أنه رحمه الله ورع، وهذا الورع دفعه إلى أن يُبيّن للقارئ أنه ذكر هنا معنى ما أجاب به مسددًا فقط، وليس هذا هو نص الكلام الذي أجاب به مُسددًا في ذلك الوقت.

#### أمثلة أصالة منهجه واعتداله:

ومن أمثلة أصالة منهجه واعتداله أنه ذكر (٢) حديث وصاله عَيْ للصيام، ثم

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٢٨٠).

قال: «باب الدليل على أن الوصال منهي عنه؛ إذ ذلك يشق على المرء، خلاف ما يتأوله بعض المتصوفة ممن يُفطر على اللقمة أو الجرعة من الماء، فيعذّب نفسه ليالي وأيامًا».

#### أمثلة دعوته للخير والفضيلة في كتابه:

ومن أمثلة دعوته للخير والفضيلة في كتابه: أنه ذكر (١) حديث المؤذِّن الذي استمع إليه النبي عَلَيْه ، فلما قال: «الله أكبر، الله أكبر»، قال عليه الصلاة والسلام: «على الفطرة». فلما قال المؤذن: «أشهد أن لا إله إلا الله »، قال عَلَيْه : «خرجت من النار».

عند ذلك قال ابن خزيمة بعد هذا الكلام:

«فإذا كان المرء يطمع بالشهادة بالتوحيد لله في الأذان وهو أن يخلّصه الله من النار بالشهادة بالله في التوحيد في أذانه، فينبغي لكل مؤمن أن يُسارع إلى هذه الفضيلة طمعًا في أن يُخلّصه الله من النار . . . في منزله، أو بادية، أو قرية، أو مدينة، طلبًا لهذه الفضيلة». يقصد فضيلة الأذان .

#### المؤلفات حول صحيح ابن خزيمة:

هُناك بعض المؤلفات التي ألّفت حول صحيح ابن خزيمة، وهناك مؤلفات أخرى ذُكر أنها مما ألّف حوله، ولا يصح ذلك. فمما لا تصح نسبته إلى أنه مما ألّف حول صحيح ابن خزيمة:

المنتقى لابن الجارود، وصحيح ابن حبّان.

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح ابن خزيمة (٣/ ٢٠٨).

أما المنتقى لابن الجارود، فقال الكتاني(١):

«كتاب المنتقى - أي المختار - من السنن المسندة عن رسول الله عَلَيْهُ في الأحكام لأبي محمد عبد الله بن علي بن الجارود النيسابوري الحافظ المجاور بمكة ، - المتوفى سنة ست - أو سبع - وثلاثمائة ، وهو كالمستخرج على صحيح ابن خزيمة ، في مجلد لطيف».

قال الشيخ محمد مصطفى الأعظمي (٢):

«لكن المقارنة بين الكتابين المذكورين لا تفيد هذا الاستنتاج».

وأمّا صحيح ابن حبّان، فقال ابن الملقن في البدر المنير (٣):

«غالب صحيح ابن حبّان منتزع من صحيح شيخه إمام الأئمة محمد بن خزيمة».

ودفع ذلك الشيخ أحمد شاكر ـ رحمه الله ـ بقوله (٤):

«وهو فيما رأينا من كتابه قد أخرج كتابه مستقلاً لم يبنه على الصحيحين، و لا على غيرهما؛ إنما أخرج كتابًا كاملاً»، وصوّب ذلك الشيخ الأعظمي (٥).

وممن ردّ قول ابن الملقن: الشيخ شعيب الأرناؤوط(١).

وأما الكتب التي ألّفت حول صحيح ابن خزيمة مما تصح نسبته إليه فهي:

<sup>(</sup>١) انظر: الرسالة المستطرفة ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة صحيح ابن خزيمة ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن توضيح الأفكار للصنعاني (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: مقدمة صحيح ابن حبان ص١٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: مقدمة صحيح ابن خزيمة ص٢٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: مقدمة صحيح ابن حبان ص٤٣.

#### (أولاً: حول رجاله:)

قام ابن الملقن باختصار تهذيب الكمال للحافظ المزِّي، وذيَّل عليه برجال ستة كتب أخرى، و هي: «مسند أحمد، وصحيح ابن خزَية، وابن حبان، ومستدرك الحاكم، وسنن الدارقطني، وسنن البيهقي»، ولعله سمى الذيل هذا: «إكمال تهذيب الكمال»، كما نقله السخاوي<sup>(۱)</sup> عن شيخه الحافظ ابن حجر، ونقل عنه أنه لم يقف عليه، ثم قال السخاوي: «قد رأيت منه مجلدًا، وأمره فيه سهل».

### (ثانيًا: حول أطراف:)

صنّف الحافظ ابن حجر كتابًا سمّاه «إتحاف المهرة بأطراف العشرة»(٢) ، ذكر فيه أطراف أحاديث عشرة كتب من كتب السنة ، ومنها صحيح ابن خزيمة ، وبالتتبع وجد أن عددها أحد عشر كتابًا ، وإنما زاد العدد واحدًا لأنه لم يعتد بصحيح ابن خزيمة لكونه لم يوجد منه سوى قدر ربعه فقط(٣).

### (ثالثًا: فهرسته:

قام الأخ محمد أيمن بن عبد الله الشبراوي بصنع فهرس لصحيح ابن خزيمة بعنوان: «فهارس صحيح ابن خزيمة»، ويعتبر مفتاحًا للكتاب، حيث رتب أحاديثه على الحروف الهجائية التي تسهل على الطالب الوقوف على الحديث في وقت وجيز إذا كان يحفظ طرفه الأول، وهذا يأتي امتدادًا لنشاط حركة الفهرسة في هذه الأيام.

- (١) انظر: الضوء اللامع (٦/ ١٠٢).
- (٢) انظر: ذيل تذكرة الحفاظ لابن فهد المكي ص٣٣٣.
- (٣) راجع قول الدمياطي والحافظ ابن حجر في بيان أن صحيح ابن خزيمة أكثره مفقود، ولم يوجد منه الآن إلا الربع. ص(١٣٠).

## (رابعًا: تصحيح أغلاطه:

لم يُطبع صحيح ابن خزية سوى هذه الطبعة التي بتحقيق الشيخ محمد مصطفى الأعظمي، وعليها تَعليقات للشيخ الألباني، لكن هذه الطبعة مليئة بالأخطاء المطبعية والتصحيفات والسقط وما إلى ذلك، وعندها قام الشيخ عبد العزيز بن عبد الرحمن العثيم - الأستاذ المساعد بكلية الدعوة وأصول الدين بجامعة أم القرى - بتتبع الكتاب واستخراج ما وقف عليه فيه من تصحيف وسقط، وجمع ذلك في كتاب سمّاه: «النقط لما وقع في أسانيد صحيح ابن خزية من التصحيف والسقط»، وواضح من العنوان أنه يقوم بتبع الأسانيد فقط، وبيان الخطأ فيها ووجه الصواب.

وفي آخر هذا المطاف، هناك بعض الاجتهادات مني ومن بعض طلبة العلمثبتنا الله وإياهم على الحق في محاولة مقابلة صحيح ابن خزيمة مع أصل خطي،
والغرض من هذا هو عمل مقارنة وهي التي أشرت إليها بين صحيح ابن حبّان
وصحيح ابن خزيمة لنخرج بالنتيجة التي أشرت إليها، وهي: هل صحيح ابن
خزيمة يقدم على صحيح ابن حبّان أو العكس؟ وذلك لنبني كلامنا على منهج
علمي بالدليل الذي لا يدع مجالاً للشك والتخمين والظن.

وختامًا، نسأله سبحانه أن ييِّسر الحصول على الكتاب كاملاً، وأن يقيَّض له من يخدمه ويعتني به العناية المطلوبة. والله أعلم.

## العجلام على مختاب معديع ابن عبان(١٠)

الكتاب الذي سنتناوله بالدراسة الآن هو ثاني الكتب التي ألفت في الصحيح المجرد بعد الصحيحين. وهو صحيح ابن حبان ـ رحمه الله تعالى ـ ، وكالعادة نبدأ بالتعريف بصاحب هذا الكتاب ثم نتناول الكتاب بالدراسة .

## $\left( \left( \mathsf{lmab} \; \mathsf{eimth}^{(\mathsf{Y})} : ight) ight)$

أما صاحب هذا الكتاب فهو: محمد بن حبّان بن أحمد بن حبّان أبو حاتم التميمي البُستي السجستاني.

يُعتبر ابن حبان ـ رحمه الله تعالى ـ عَربي النسب، فهو من قبيلة بني تميم من صلبهم، يُنسب إلى مدينة بُسْت حينما يقال له البستي، لأنه ولد فيها وتوفّي فيها أيضًا، ويقال له: السجستاني؛ لأن هذه المدينة ـ بُست ـ من أعمال السجستان. عاقسجستان إقليم واسع يضم عدة مدن وقرى ، تعتبر بُسْت إحدى هذه المدن، ويقع هذا الإقليم ـ وبالذات مـ دينة بُسْت ـ في هذا العصر في البلد المعروفة بأفغانستان.

<sup>(</sup>۱) انظر: الأنساب (۲/ ۲۰۹)، ومعجم البلدان (۱/ ٤١٥)، والكامل لابن الأثير (۸/ ٢٦٥)، وسير أعلام النبلاء (۹/ ۹۲۰)، وتذكرة الحفاظ (۳/ ۹۲۰)، وميزان الاعتدال (۳/ ۴۰۰)، وطبقات الشافعية (۳/ ۱۳۱)، والبداية والنهاية (۱۱/ ۲۰۹)، ولسان الميزان (٥/ ۱۱۲)، وشذرات الذهب (۳/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: الرسالة المستطرفة ص (٢٥).

## (مولده ووفاته:

ولد ابن حبان ـ رحمه الله تعالى ـ على التخمين ـ في عَشر الثمانين ومائتين، لأنه ـ رحمه الله ـ توفي في سنة أربع وخمسين وثلثمائة، وله من العمر نحو ثمانين عامًا . فاستنبطوا أن مولده في عشر الثمانين ومائتين .

## رحلاته في طلب العلم:

وطلب العلم ـ رحمه الله ـ كما يقول الذهبي ـ : على رأس الثلاثمائة ، فرحل إلى بلاد عديدة سواء في إقليم الله عليم الله عديدة سواء في إقليم الله عليم الله عديدة سواء في إقليمه الله العراق ، والشام ، ومصر ، والحجاز ، وغيرها . حتى إن شيوخه في هذه الرحلة بلغوا أكثر من ألفي شيخ ، كما صرّح هو بذلك بنفسه في مقدمة صحيحه (١) حينما قال : «لعلنا كتبنا عن أكثر من ألفي شيخ من الشاش إلى الإسكندرية» .

ثم انتقى - رحمه الله - من هذا العدد الجم حوالي ١٥٠ شيخًا، هؤلاء هم الذين أخرج لهم في الصحيح، وليس هذا فقط، بل إنه إنما أخرج لأكثر هذا العدد النزر اليسير جدًا من الأحاديث، وأما الذين أكثر عنهم واعتمد عليهم في الرواية فإنما هم حوالي عشرين شيخًا فقط، وهؤلاء هم أضبط شيوخ ابن حبان.

يقول ابن حبان في مقدمة صحيحه: «ولم نرو في كتابنا هذا إلا عن مئة وخمسين شيخًا، أقل أو أكثر، ولعل معول كتابنا هذا يكون على نحو من عشرين شيخًا ممن أدرنا السنن عليهم، واقتنعنا برواياتهم عن رواية غيرهم».

## (ذكر بعض مَن أكثر عنهم من الشيوخ:

وعلى سبيل المثال، فمن هؤلاء الشيوخ الذين أكثر عنهم: أبو يعلى الموصلي (١) وكذلك نقله عنه الحافظ الذهبي في سير أعلام النبلاء (١٦/ ٩٤).

«صاحب المسند المشهور»، وابن خزيمة «صاحب الصحيح»، والحسن بن سفيان «صاحب المسند»، وأبو عَرُوبة الحراني وهو أحد الأئمة المتكلمين في الرجال، «إمام مشهور».

## ( قصته مع شيخه ابن خزيمة: )

وكان ـ رحمه الله ـ ذا همة عالية في الطلب والجدِّ فيه ، ولعل من أبرز ما يدل على ذلك قصته مع شيخه ابن خزيمة ؛ فإنه ـ رحمه الله ـ كان يلح على الشيخ ليستخرج ما عنده من علم ، ففي ذات يوم كان يسير مع شيخه ابن خزيمة وكان معه أيضًا بعض الناس الآخرين ، فأخذ يُكثر من سؤال ابن خزيمة ، ويبدو أن ابن خزيمة ـ رحمه الله ـ قد مل وضجر وأدركته السآمة من كثرة إلحاح ابن حبّان ، فقال له : «تنجي عني يا بارد » ـ أو كلمة نحو هذه ـ ، فكتبها ابن حبان ، فقال له أحد الواقفين معهم أو السائلين : تكتب عنه مثل هذه الكلمة ، قال : نعم ، أكتب عن هذا الإمام ـ والله ـ كل شيء .

#### (تخصصه في الحديث وتوليه للقضاء:)

وقد تخصص رحمه الله في علم الحديث أكثر وتضلع فيه ، و لكنه لم يقتصر عليه فقط ، بل إنه يُعدُّ من الفقهاء المشهورين ، ولذلك تولى القضاء في عدة بلدان ، مثل مدينة نَسا ، وسمرقند ، وغيرهما .

#### ((منازعته مع الأحناف ، وقدحه في الإمام أبي حنيفة:)

وكان بينه وبين فقهاء الحنفية آنذاك منازعات وخصومات، حملت هذه المنازعات والخصومات ابن حبّان على الطعن في أبي جنيفة و رحمه الله ف ألف كتابًا في علل مناقبه يقع في عشرة أجزاء، أي إذا كان لأبي حنيفة فضيلة ومنقبة،

ئې.

فإن ابن حِبان يردها فيعلها. فهذا الكتاب في علل مناقب أبي حنيفة، ولم يكتف بهذا، بل ألف كتابًا آخر في مثالب أبي حنيفة يقع في عشرة أجزاء. والمثالب: ضدّ المناقب والفضائل، أي: العيوب. وكتابًا ثالثًا في علل ما استند عليه أبو حنيفة يقع في عشرة أجزاء أيضًا.

## براعته ونبوغه في علوم شتَّى:

ولم يقتصر على الفقه والحديث فقط، بل إنه برع في عدة علوم أخرى كالطب والفلك، حتى إنهم وصفوه بأنه كان عالمًا بالطب والنجوم، ومن جملة ما برع فيه ابن حبان: علم العربية، أي: اللغة، حتى إنه كان يُمهد لاستنباطاته بذكر القاعدة اللغوية المتعارف عليها عند العرب. بل إنه جاوز ذلك إلى علم الكلام، حتى برع فيه وتأثر به، فأثر في أسلوبه وطريقته وبخاصة في كتابه الصحيّة الذي نتناوله بالدراسة؛ فإنه رتبه على التقاسيم والأنواع - كما سيأتي إن شاء الله -. وهي طريقة كلامية بحتة، ويظهر هذا الأثر الكلامي مشوبًا بالناحية الفقهية عند ابن حبّان -. يظهر في استنباطاته للمسائل من الأدلة.

#### (أمثلة لبعض استنباطاته الكلامية: )

ولو أردنا أن غثل على هذا يمكن أن نأخذ حديث النبي عَلَيْهُ: «يتقارب الزمان وينقص العلم»(١).

يقول ابن حبان في استنباطاته من هذا الحديث: «وقد أخبر المصطفى عَلَيْهُ أن العلم ينقص في آخر الزمان، وأرى العلوم كلها تزداد إلا هذه الصناعة الوحيدة؛ فإنها كل يوم في النقص ـ يقصد علم الحديث والسنن ـ ، فكأن العلم الذي خاطب

<sup>(</sup>١) جزء من حديث رواه البخاري (٥٦٩٠) ، (٦٦٥٢) ، ومسلم (٢٦٧٢).

النبي عَلَيْهُ أمته بنقصه في آخر الزمان هو معرفة السنن، ولا سبيل إلى معرفتها إلا بمعرفة الضعفاء والمتروكين».

ومن استنباطاته أيضًا قوله في قول رسول الله عَلَيْهُ لحسّان بن ثابت ـ رضي الله عند ـ لله عند ـ الله عند عني «أ من الله عنه بقوله على المشركين والمنافحة عنه بقوله على المسركين والمنافحة عنه بقوله على الله عنه المسركين والمنافحة عنه بقوله على المسركين والمنافعة والمسركين والمسركين

يقول ابن حبان: «في هذا الخبر كالدليل على الأمر بجرح الضعفاء، لأن النبي على الأمر بجرح الضعفاء، لأن النبي على قال لحسان بن ثابت: «أجب عني»، وإنما أمر أن يذب عنه ما كان يتقول عليه المشركون. فإذا كان في تقول المشركين على رسول الله على يأمر أن يذب عنه، وإن لم يضر كذبهم المسلمين، ولا أحلُّوا به الحرام ولا حرموا به الحلال؛ كان من كذب على رسول الله على من المسلمين الذي يُحل الحرام ويُحرم الحلال بروايتهم - أحرى أن يؤمر بذب ذلك الكذب عنه على ".

يعني: يجعل ذلك من قياس الأولى، يقول: إذا كان المشركون يتكلمون في النبي عَلَيْه، وأمر عليه الصلاة والسلام حسّان بن ثابت أن يذبّ عنه، مع العلم أن كذب المشركين هذا ليس فيه تحليل حرام أو تحريم حلال. فمن باب أولى أن يؤمر الإنسان بالذبّ عن سنة النبي عَلَيْهُ؛ لأنه يعتبر ذابًا للكذب عن النبي عَلَيْهُ؛ وبخاصة أن هذا الكذب يُحل به الحرام ويُحرّم به الحلال.

#### ( إغرابه في بعض الاستنباطات، ومثال ذلك: )

ولكن هذه الاستنباطات الدقيقة الرائعة من ابن حبّان لم يكن موفقًا فيها في جميع أحواله، بل إننا لنجده أحيانًا يستنبط فيُغرب جدًا في استنباطاته حتى إن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٤٨٥)، وأبو داود (٢/٣١٦)، وأحمد (٢/ ٢٦٩، ٥/٢٢٢).

هذه الاستنباطات تدفعه أحيانًا إلى إنكار معنى صحيح ثابت بالدليل الصحيح عن النبي عَلَيْ .

وإذا أردنا أن نتناول مثالاً على هذه الجزئية، فمن أمثلة ذلك حديث أنس بن مالك في وصال النبي على بالصوم، فإنه عليه الصلاة والسلام كان يواصل الصوم اليوم واليومين (١).

استنبط ابن حبان من هذا استنباطًا دعاه إلى إنكار الحديث الذي فيه أن النبي عَلَيْ وضع الحَجَر على بطنه، أي إنه عارض هذا الحديث حديث وصال النبي عَلَيْ من وقوله عليه الصلاة والسلام في هذا الحديث: «إني أبيت يُطعمني ربي ويسقيني»، قال: هذا يدل على ضعف أو وهاء ذلك الخبر الذي فيه أن النبي عَلَيْ (شدّ الحجر على بطنه من الجوع)(٢).

فابن حبّان بهذا لا يُعتبر مسددًا في هذا الاستنباط؛ لأنه كما أن هذا الحديث ثابت بالسند الصحيح؛ فكذلك أيضًا حديث شده عليه الصلاة والسلام الحجر على بطنه ثابت بالسند الصحيح أيضًا، ولذلك فللذهبي وحمه الله للذكر مثل هذا عن ابن حبان استدل عليه بحديث أخرجه هو في نفس صحيحه، وهو حديث خروجه عليه الصلاة و السلام ذات يوم، ولمّا خرج وجد أبا بكر وعمر وضي الله عنهما وقال لهما: «ما أخرجكما هذه الساعة؟». قالا: الجوع يا رسول الله،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١١٠٤) عن أنس.

<sup>(</sup>٢) هذا قاله عقب إخراجه لحديث أنس (٣٥٧٩). وقد ورد شده عَلَيْ الحجر في عدة أحاديث منها: حديث جابر عند البخاري (٢٠١٤)، وحديث أبي طلحة عند الترمذي (٢٣٧١)، وحديث ابن بجير أخرجه ابن أبي الدنيا والخطيب وابن منده كما في الإصابة (٢/ ٤٨٦).

قال: «وأنا والذي نفسي بيده لأخرجني الذي أخرجكما»(١).

هذا الحديث أخرجه ابن حبان في نفس صحيحه، ولكنه ذهل عن إخراجه له أو عن المعنى الذي تضمنه ذلك الحديث، فإنه عليه الصلاة والسلام يخرج من بيته في مثل هذه الساعات المحرجة، كل ذلك من أثر الجوع.

وقد بين الذهبي - رحمه الله - أن المقصود بحديث الوصال مخصوص بحال الصوم فقط، وأما في سائر الأحوال، فالنبي على بشر كبقية البشر، يجوع ويشبع، ويقوم وينام، وغير ذلك من أمور حياته.

فلعل مثل هذه الاستنباطات التي في غير موضعها عند ابن حبان هي التي دعت أبا عمرو بن الصلاح - رحمه الله - إلى أن يقول عنه (٢): «وربما غلط في تصرفه الغلط الفاحش على ما وجدته». ويصدقه الذهبي - رحمه الله - بقوله: «صدق أبو عمرو».

#### (قوله لبعض العبارات الموهمة التي أدت إلى الحكم بقتله:)

بل إن أسلوب ابن حبّان هذا حدا به مع تأثره بعلم الكلام - إلى ارتكاب أخطاء أدت به إلى امتحانه بل كادت تؤدي إلى مقتله، ومن ذلك أنه أصدر عبارة موهمة جعلت الناس في حيرة منها، حينما قال: «النبوة: العلم والعمل»، فحكموا عليه بالزندقة، وهُجر، وكُتب فيه إلى الخليفة، فكتب بقتله. فالذي يظهر أنه هرب واختفى ونجّاه الله.

وقد لا يكون البعض يدرك مدى خطورة هذه العبارة حتى أوضحها بما يلي:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان (٩٨/١٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: سير أعلام النبلاء (١٦/ ٩٤).

الفلاسفة يرون أن النبوة مُكتسبة وليست موهبة من الله ـ جل وعلا ـ للعبد، بل يمكن للإنسان أن يكون نبيًا، وذلك بترويض نفسه برياضة معينة مع العلم والعمل بذلك العلم، هذا رأي الفلاسفة.

أما أهل السنة: فيرون أن النبوة موهبة من الله ـ جل وعلا ـ لأنبيائه عليهم السلام، وأنه ليس بمقدور العبد إطلاقًا أن يكون نبيًا مهما حاول ومهما روّض نفسه.

فهذه العبارة من ابن حبان فهم منها بعضهم أنه يقول بمقالة الفلاسفة وذلك زندقة ، فثار عليه أهل عصره وبخاصة من كان في قلبه عليه شيء ، إما من چرّاء عصبية مذهبية كما جرى مع الحنفية الذين كانوا يساكنونه في ذلك البلد.

أو ربما من جراء المشاحنة بينه وبين بعض علماء عصره كما يجري غالبًا بين الأقران.

أو ربما من بعض المتحمسين الذين يغارون على دين الله ـ جل وعلا ـ ، فيرون من ابن حبّان في إصداره لهذه العبارة أنه أخطأ خطأ فاحشًا يؤدي به إلى الزندقة والمروق من الدين ، نعوذ بالله من ذلك .

## (اعتذار الحافظ الذهبي عنه فيما قال:)

لكن العلماء الذين يُحسنون الظن بأمثال ابن حبّان وغيره، نجد أنهم يحاولون أن يأولوا هذه العبارة ويحملوها معنى صحيحًا اعتذارًا عن ابن حبان مع اعترافهم بأن الأولى أن لا يؤتى بمثل هذه الألفاظ الموهمة.

فنجد الذهبي(١) - رحمه الله - لما مرّ على هذه العبارة، ذكر أن هذا نفس

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (١٦/١٦).

فلسفي، وأن الأولى بابن حبان أن لا يورد مثل هذه العبارات، ولا يأتي بها إطلاقًا، ولكن ما دامت أنها صدرت من مثل ابن حبان وهو إمام معروف لا يُشك فيه، فينبغي أن تُحمل على معنى صحيح.

يقول الذهبي عن هذا المعنى الصحيح: إن ابن حبان وحمه الله له يقصد حصر المبتدأ في الخبر، وإنما قصد ذكر مهمات النبوة. يقول: مثاله قول النبي عَلَيْهُ: «الحج عرفة» (۱) ، فالنبي عَلَيْهُ لم يقصد حصر الحج في عرفة ، بدليل أن من وقف بعرفة ولم يأت بباقي أركان وواجبات الحج؛ لا يُعتبر حاجًا ، ولا يصح حجه حينذاك؛ فكذلك أيضًا هاهنا ابن حبان لم يقصد حصر النبوة في «العلم والعمل» ، فالنبي عَلَيْهُ حينما قال: «الحج عرفة» ذكر أهم مُهمات الحج ، وهو الوقوف بعرفة .

يقول: فابن حبان ذكر أهم مهمات النبوة وهي «العلم والعمل» ولم يقصد أن من أتى بالعلم والعمل يُعتبر نبيًا. وهذا اعتذار جيد من الحافظ الذهبي ـ رحمه الله ـ لابن حبان.

#### (طرده من سجستان وسبب ذلك: )

ومن هذه الأخطاء التي جاءت منه وكادت تودي به، أنه صدرت منه عبارة، وهذه العبارة وللأسف موجودة في مقدمة كتابه الثقات، وهي «إنكاره الحدَّ لله»، ومسألة إنكار الحدّ لله هذه عبارة ينبغي أن لا ترد، لا نفيًا ولا إثباتًا، وإذا أطلقت بالإثبات أو النفي، ينبغي أن يُسأل المطلق لها عن مراده منها. فإن كان يقصد نفي

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۹۶۹)، والترمذي (۸۸۹)، والنسائي (٥/ ٢٦٤)، وابن ماجه(٣٠١٥)، وغيرهم، وهو صحيح.

بعض صفات الله ـ جل وعلا ـ الثابتة بالكتاب والسنة ، فهو مخطئ بإطلاقه هذه العبارة .

وإن كان يقصد تنزيه الله ـ جل وعلا ـ عن مشابهة المخلوق، وما إلى ذلك ، يُقال له: نعم الله جل وعلا منزه عن مشابهة المخلوق، ولكن هذه العبارة بما أنها لم ترد عن السلف وبما أنها عبارة موهمة ؛ فالأولى أن لا تُطلق، وأن لا تُورد إطلاقًا.

فابن حبان أنكر الحدّ لله ، فهل يقصد نفي بعض الصفات ، كمسألة العلو أو الاستواء أو ما إلى ذلك؟ أو يقصد غير ذلك؟ الله أعلم بمراده ، ولكنه حينما أطلقها ثار عليه بعض علماء عصره ووعاظه مثل ذلك الواعظ يحيى بن عمّار ، ويبدو أنه كان من أهل السنة ، وربما كان في نفسه على ابن حبّان شيء ، والله أعلم ، والخلاصة أنهم ثاروا عليه فطردوه وأخرجوه من البلد بسبب إطلاقه هذه العبارة .

سأل أحدهم (١٠ يحيى بن عمّار، فقال له: هل رأيت ابن حبان؟ ـ يعني: هل أدركته؟ ـ فقال: كذا وكذا، أدركته؟ ـ فقال: كذا وكذا، وذكر أنه أطلق هذه العبارة.

فعلى كل حال، أكثر مَن يُطلق هذه العبارة: «إنكار الحدّ لله» مَن يَنفون بعض صفات الله جل وعلا عنه وبخاصة العلو، وهذا بلا شك أنه مزلق خطير، ولذلك نجد بعض الذين جاءوا بعد ذلك كالسبكي وابن حجر وحمهما الله يُصوبون ابن حبان ويخطئون مَن ثار أعلى ابن حبان، فيقول بعضهم: ليت

<sup>(</sup>١) هو أبو إسماعيل الأنصاري كما في السير (١٦/ ٩٧).

شِعري، مَن المخطئ؟ هل هو المنكر للحدّ لله أو المثبت للحدِّ لله؟

نقول: كلاهما على طرفي نقيض، ولكن السبكي معروفة عقيدته، وابن حجر زلق أيضًا هذا المزلق، لأنه في بعض الأحيان يُخطئ رحمه الله بسبب تأثره عنهج بعض شيوخه الذين هم من الأشاعرة.

وعلى كل حال، فمثل هذه الأخطاء التي صدرت من ابن حبّان لا يكن لبشر أن يبلغ درجة الكمال، وابن حبّان من جملة العلماء الذي يخطئون ويُضيبون، ولكن جانب الإصابة عنده لا يُقارن بجانب الخطأ. وكما قيل: «الماء إذا بلغ القلتين لم يحمل الخبث».

#### ( ذكر بعض مَن تتلمذ على يديه من كبار العلماء: ﴿

ولأجل ما له من المكانة ولأجل تضلعه في العلوم، وبالذات علم الحديث، حرص بعض كبار العلماء على التتلمذ عليه، ولذلك نجد بعض أكابر العلماء من تلاميذ ابن حبّان مثل: الدارقطني، وهو إمام مشهور، فإنه ممن تتلمذ على ابن حبّان، وكذلك الحاكم - صاحب المستدرك -، وهو إمام مشهور، هو أيضًا من تلاميذ ابن حبان، وكذلك ابن منده - صاحب كتاب معرفة الصحابة وغيره من الكتب - هو أيضًا من تلاميذ ابن حبان، وغيرهم كثير.

### (وقفه لجميع كتبه على طلبة العلم، وبيان سبب ضياعها:

من الآثار التي خلفها ابن حبان و رحمه الله و أنه يمتلك ثروة ضخمة من الكتب، سواءً الكتب التي ألفها هو، وما أكثرها وما أحسنها وما أجودها، فقام وحمه الله بعمل يبدو أنه لم يُسبق إليه، وبالذات بعض جزئيات هذا العمل قطعًا لم يُسبق إليه حفا العمل هو أنه أوقف

هذه الكتب وسبَّلها، فجعلها في مكتبة أوقفها على طلبة العلم وجمعها وأوصى بأن تُحوّل هذه الدار أيضًا التي فيها تلك المكتبة إلى مدرسة لأصحابه، بل وتستوعب طلبة العلم الغرباء الذين يأتون من أماكن شتّى لطلب العلم فجعلها سكنًا لهم.

ولم يكتف بهذا فقط، فإنه يرى أن هؤلاء الطلبة القادمين من أماكن شتى يحتاجون إلى معيشة ورزق، فأوقف أيضًا عليهم جرايات للنفقة عليهم، وذلك ليتفرغوا لطلب العلم. فبهذا يعتبر ابن حبّان وحمه الله أول من بنى مدرسة للحديث، وليس كما قيل: إن أول من بنى ذلك بعض المماليك الذين جاءوا في حوالي القرن السادس.

ثم إنه حينما أوقف هذه المكتبة اشترط-رحمه الله-أن لا يخرج منها ولا كتاب، لا بإعارة ولا بغيرها، ولاشك أن الذي دفعه لهذا: الخوف من ضياع هذه الكتب، ولكن للأسف أن هذا التصرف من ابن حبان اعتبره بعض العلماء من الأسباب التي أدت إلى ضياع وفقدان الكثير من كتبه، لأنه حينما حبسها في مثل هذا المكان منع من انتشارها، ومع تقادم الزمن، والعبث، وقلة أهل العلم في ذلك البلد بعد رحيل ابن حبان-رحمه الله-ضاعت هذه الكتب وفقدت، ولذلك الخطيب البغدادي يسأل مسعودًا السبّجزيّ الذي هو أحد شيوخه عن كتب ابن حبان وهل رآها، فأخبر بأنه رأى بعض هذه الكتب وبعضها يعتبر مفقودًا.

فيحدث مسعود السِّجزيُّ الخطيب البغدادي بحُرقة ، فيقول<sup>(۱)</sup>: فكان السبب في ذهابها مع تطاول الزمان ضعف أمر السلطان واستيلاء ذوي الحيف والفساد على أهل تلك البلاد. ثم إن الخطيب البغدادي لما رأى مثل هذه الكتب وضياعها

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (١٦/ ٩٥).

#### تحسّر، فيقول في عبارة له:

مثل هذه الكتب كان يجب أن يكثر بها النسخ، فيتنافس فيها أهل العلم، ويكتبوها ويجلدوها إحرازًا لها، ولا أحسب المانع من ذلك كان إلا قلة معرفة تلك البلاد بمحل العلم وفضله، وزهدهم فيه، ورغبتهم عنه، وعدم بصيرتهم به.

## ig(وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ :ig)

توفي ابن حبان رحمه الله في ليلة الجمعة لثماني ليال بقين من شهر شوال، وذلك في سنة أربع وخمسين وثلاثمائة، ودفن من الغدِّ بعد صلاة الجمعة، وذلك بسجستان بمدينة بُست ـ رحمه الله ـ رحمة واسعة.

## (ثناء العلماء على تصانيفه، وبيان منهجه في بعضها:

ترك ابن حبّان عدة مؤلفات ـ كما أشرت إلى ذلك ـ منها المفقود وبعضها موجود . وكانت تصانيفه هذه محطّ إعجاب العلماء به . يقول تلميذه الحاكم : صنّف فخرج له من التصنيف في الحديث ما لم يُسبق إليه .

ويقول ياقوت الحموي صاحب معجم البلدان: أخرج من علوم الحديث ما عجز عنه غيره.

فمن هذه الكتب التي لا نجد لها أثراً الآن، ويظهر أنها هي التي يتحسر الخطيب البغدادي علي مثلها ـ برغم قرب عصره من عصر ابن حبّان ـ من هذه الكتب كتاب «الهداية إلى علم السنن»، فيصفون أنه كتاب ضخم ورائع في تأليفه، وذلك أن ابن حبان ـ رحمه الله ـ مزج بين الفقه والحديث في هذا الكتاب، فيأتي للمسألة فيبوب عليها، ويُورد تحتها ما يُورد من الأحاديث، وإذا أورد الحديث أخذ يُترجم لرجاله رجلاً رجلاً من صحابة النبي عليه إلى طبقة شيوخه،

ويتكلم عن كل واحد بما فيه من كلام، فيُعتبر هذا الكلام أيضًا كتابًا في الرجال، وبخاصة إذا كان هذا الكلام صادرًا من مثل ابن حبان، فإنه مفيد للغاية.

ثم بعد ذلك يتطرق لما يمكن أن يكون معارضًا لهذا الحديث من الأحاديث الأخرى، أو المعاني الموجودة في أحاديث أخرى، فيأتي بتلك الأحاديث ويبدأ يتكلم عليها من ناحية فقهية، فيجمع بينها إن أمكن الجمع، أو يبين ما هو ناسخ وما هو منسوخ، أو يحاول أن يوضح المشكل ويبين علل ما فيه علة، إلى غير ذلك من الصناعة الحديثية الممزوجة بالناحية الفقهية، مما جعل هذا الكتاب يكون محل إعجاب كثير من العلماء به.

كذلك كتابه الآخر في «شُعب الإيمان»، وفلسفة ابن حبان في هذا الكتاب أنه ذركر أن تُ تأمّل حديث النبي عَلَيْهُ : «الإيمان بضع وسبعون شعبة» (١) . مُمُ

قال: عددت الطاعات فوجدت أنها تربو على مائة، قال: فرجعت إلى السنة فعددت ما ورد في السنة مما ذكر بأنه من خصال الإيمان، قال: فوجدتها تنقص عن البضع والسبعين مقداراً. ثم ذهب إلى القرآن فاستعرضه من أوله إلى آخره فوجد أن هناك جملة من الخصال التي وصفت بأنها من خصال الإيمان فدونها أيضاً، وجمع هذه الخصال بعضها مع بعض، وحذف المكرر فوجد أنها يعني بتكميل السنة بالقرآن ـ تسعاً وسبعين شعبة بالضبط.

فقال: هذا يدل على أن حديث النبي عَلَيْه: «الإيمان بضع وسبعون شعبة» فعلاً يُراد به هذا اللفظ؛ لأن اللفظ مختلف فيه: «بضع وستون» أو «بضع وسبعون».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۹) عن أبي هريرة، وهو عند مسلم (۳۵/ ۵۷)، وأخرجه (۳۵/ ۸۵) بالشك . وقد أخرجه ابن حبان (۱٦٦، ١٩٠، ١٩١).

فهو يذهب إلى أن العدد بالضبط تسع وسبعون شعبة، ثم أخذ يتكلم عن هذه الشعب، فيعتبر ابن حبّان سابقًا للبيهقي بتأليفه لكتاب شعب الإيمان.

#### (ذكر بعض كتبه المفقودة(١) والمطبوعة الآن:

كذلك من كتبه الرائعة كتب أخرى مثل: «علل أوهام المؤرخين» يقع في عشرة أجزاء، و«علل حديث عشرة أجزاء، و«علل حديث الزهري» يقع في عشرين جزءًا، و«علل حديث مالك» يقع في عشرة أجزاء، و«كتاب وصف العلوم وأنواعها» في ثلاثين جزءًا، وغير ذلك من الكتب الكثيرة التي فقدت والتي لا نعرف عنها شيئًا الآن.

أما كتبه الموجودة فإنها كلها مطبوعة ، فمنها «كتاب الثقات» ، و «كتاب المجروحين من الضعفاء والمتروكين من الرواة». هذان الكتابان يعتبران في الرجال ، أحدهما مختص بالثقات ، والآخر مختص بالضعفاء . يُعتبر هذان الكتابان مختصرين من كتاب أصل ، وهو «كتاب التاريخ» له رحمه الله . ، فمن الواضح أن كتاب التاريخ هذا كتاب كبير جداً . اختصر منه هذين الكتابين وجعل أحدهما مختصاً بالثقات والآخر مختصاً بالضعفاء . فكم يكون يا ترى حجم ذلك الكتاب «كتاب التاريخ» ؛ ما دام أن «كتاب الثقات» الآن مطبوع في تسعة مجلدات ، و «كتاب المجروحين» مطبوع في ثلاثة أجزاء ضخمة ؟! لا شك أنه كبير .

كذلك من كُتبه الموجودة ـ وهو مطبوع ـ كتاب «مشاهير علماء الأمصار» جزء لطيف أورد فيه ١٦٠٠ ترجمة تقريبًا، ركّز على المشاهير، وبخاصة من العلماء على اختلاف أنواع العلوم التي تخصصوا فيها، ورتّبهم على الطبقات، أي:

<sup>(</sup>١) انظر غيرها في سير أعلام النبلاء (١٦/ ٩٥).

على التسلسل الزمني.

ومن كتبه الموجودة كتاب «روضة العقلاء ونزهة الفضلاء» وهو مطبوع أيضًا في مجلد لطيف، ويُعتَبِّرُ هذا كتابًا (يكن أن يكون من كتب الأدب أو من كتب السلوك، مشوب بهاتين الناحيتين.

## (بيان الاسم الكامل لكتابه:

هذه هي الكتب اللتي وجدت مطبوعة لابن حبّان عدا الكتاب الذي نتناوله بالدراسة وهو كتاب الصحيح، وهذا الكتاب اشتهر بتسمية «صحيح ابن حبان»، وإلا فإن اسمه الكامل كما سمّاه مؤلفه نفسه «المسند الصحيح على التقاسيم والأنواع من غير وجود قطع في سندها ولا ثبوت جرح في ناقلها».

وهذا العنوان قريب من عنوان صحيح ابن خزية الذي سمّاه مؤلفه «المسند الصحيح المتصل بنقل العدل عن العدل بغير قطع في السند ولا جرح في النقلة»، وليس ذلك بغريب، فإن ابن حبان يعتبر من أكابر تلاميذ ابن خزيمة، بل ممن تأثر بابن خزيمة تأثرًا ظاهرًا، حتى إن العلماء قالوا: إن ابن حبان ناسج على منوال ابن خزيمة مغترف من بحره.

## سبب تأليفه للكتاب:

ذكر ابن حبّان. رحمه الله. في مقدمته السبب الذي دعاه لتأليف هذا الكتاب، وهو ما رآه من انصراف الناس عن صحاح السنن، وإيرادهم للغث والضعيف من الأحاديث في المناكير والبواطيل، فغيرة منه على سنة النبي عَلَي ألف هذا الصحيح، وليس هذا فقط، قال: هذا لا يكفي بل لابد أن نأطر الناس ونحملهم على حفظ

السنن، ولابد أن نرجعهم للمنهج الصحيح الذي كان عليه العلماء السابقون.

فكيف يا ترى يستطيع ابن حبان أن يحمل هؤلاء الناس على حفظ السنن، قال: هذا الكتاب أنا سأتقنه إتقانًا، ولكني سأجعل للعثور على الحديث فيه صعوبة بالغة، لا يستطيع أحد أن يعثر على الحديث الذي يريده في هذا الكتاب إلا بأحد أمرين:

الأمر الأول: «إما أن يقرأ الكتاب من أوله إلى آخره»، وفي هذا من الصعوبة ما فيه، كلما أراد الإنسان حديثًا واحدًا استعرض الكتاب من أوله إلى آخره.

الأمر الثاني: قال: «أو يحفظ هذا الكتاب، فإذا حفظه استطاع أن يستحضر الحديث الذي يريده».

واستنبط هذا أو قاس هذا على كتاب الله ـ جل وعلا ـ ، قال: إن الذي يُريد أن يصل إلى آية من كتاب الله لا يستطيع إلا إمَّا أن يقرأ القرآن من أوله إلى آخره ، أو يكون حافظًا للقرآن ، فالقرآن وجده مقسمًا إلى أجزاء ، وكل جزء من هذه الأجزاء تحته سورةً ، وكل سورة تحتها آيات .

قال: فكذلك أنا أصنع، سأقسم كتابي هذا إلى أقسام، وتحت كل قسم أورد عددًا عدة أنواع، فالقسم مثل الجزء، والنوع مثل السورة، وتحت كل نوع أورد عددًا من الأحاديث. وهذه الأحاديث مثل الآيات. . . قال: فالذي يريد أن يستخرج حديثًا لابد أن يكون حافظًا للكتاب حتى يكون الحديث نصب عينيه، كما أن من أراد أن يستخرج آية من كتاب الله لابد أن يكون حافظًا لكتاب الله حتى تكون الآية نصب عينيه، وما لم يكن كذلك فإنه لا يستطيع الاستفادة من هذا الكتاب. هذا هو الهدف الذي أراده ابن حبّان.

#### ( حكم العلماء على صنيع ابن حبان ومنهجه في كتابه: )

رأى العلماء أن ابن حبان أخطأ في صنيعه هذا، فلا هو بالذي سهّل الكتاب حتى يكون في متناول طلبة العلم، ولا هو بالذي تحقق له ما أراد، بل إن الناس انصر فوا عن كتابه فلم ينتفعوا به حتى جاء علاء الدين الفارسي ورتّب هذا الكتاب ـ كما سنذكره ـ على الأبواب الفقهية.

## (المراد بالتقاسيم والأنواع التي رتّب عليها الصحيح:

ثم إننا إذا أردنا أن نتأمل هذا التقسيم على وجه الإجمال لأن كتابه اسمه التقاسيم والأنواع، هكذا يوردونه مختصراً، وأما هو فسمّاه: «المسند الصحيح على التقاسيم والأنواع. . . »، فما هي هذه الأقسام؟ وما هي هذه الأنواع؟ وكما سبق أنها مشوبة بناحية كلامية، مع ناحية فقهية أصولية جعلت ابن حبان يؤلف كتابه على هذا النمط.

رأى ـ رحمه الله ـ أن السنن تنقسم إلى خمسة أقسام:

القسم الأول: الأوامر التي أمر الله عباده بها.

والقسم الثاني: النواهي التي نهى الله عباده عنها.

والقسم الثالث: الأخبار أي: إخباره ـ جل وعلا ـ عما احتيج إلى معرفته .

والقسم الرابع: الإباحات التي أبيح ارتكابها.

والقسم الخامس: أفعال النبي عَيَالَهُ التي انفرد بفعلها، يعني عن سائر الأمة.

وجد أن السنن لا تخرج عن هذه الأقسام الخمسة، فجعلها أصلاً لكتابه، أي قسم كتابه إلى خمسة أقسام، ثم جعل تحت كل قسم عدة أنواع، فبالنسبة للأوامر

التي أمر الله عباده بها جعل تحتها مائة وعشرة أنواع يعني «مثل الأبواب»، وتحت كل نوع يُورد عددًا من الأحاديث.

وكذلك النواهي التي نهى الله عباده عنها جعل تحته مائة وعشرة أنواع.

أما الأخبار أي «إخباره جلّ وعلا عما اجتيج إلى معرفته» فجعل تحته ثمانين عاً.

وأما الإباحات وأفعال النبي ﷺ، فجعل تحت كل قسم منهما خمسين نوعًا.

يبلغ مجموع هذه الأنواع برمتها أربعمائة نوع، فهل يا تُرى قصد ابن حبان الحصر؟ يقول: لا، لو أردنا المزيد لأتينا بالمزيد، ولكنه وجد أن هذه الأربعمائة تكفي وأن ما عداها يُعتبر من التكلّف، وإلا لو تكلّف لاستطاع أن يأتي بالمزيد من هذه الأنواع التي ذكرها.

ثم إنه لما ألّف هذا الكتاب جعل لنفسه منهجاً وانضبط - إلى حد كبير - في تحقيق هذا المنهج ، ولذلك يُوازن العلماء بينه وبين الحاكم صاحب المستدرَّك ، فيقولون : إن ابن حبان وفي بشرطه ، وأما الحاكم فما وفي بشرطه لأن الحاكم وجد عليه كثير من المآخذ ؛ ولذلك تكلم فيه وفي كتابه . وأما ابن حبان فإنه اشترط على نفسه شرطًا - بغض النظر عن هذا الشرط في ذاته فقد يكون مخالفًا في هذا الشرط . ولكنه وفي بهذا الشرط أي طبّق هذا الشرط الذي اشترطه على نفسه .

## شروط ابن حبّان فیمن روی لهم:

الشرط الأول: العدالة في الدِّين بالستر الجميل.

<sup>(</sup>١) هو في مقدمة الإحسان (١/ ١٥١)، ونقله عنه الذهبي في سير أعلام النبلاء (١٦/ ٩٧).

الثاني: الصِّدق في الحديث بالشُّهرة فيه.

الثالث: العقل بما يحدِّث من الحديث.

الرابع: العلم بما يحيل من معاني ما يروي.

الخامس: تعرِّي خبره عن التدليس.

يقول: فكل من اجتمع فيه هذه الخصال الخمس احتججنا بحديثه، وبنينا الكتاب على روايته، وكل من تعرى عن خصلة من هذه الخصال الخمس لم نحتج به، ثم أخذ يبسط الكلام عن هذه الشروط.

#### (مناقشة هذه الشروط وبيان ما فيها: )

لو رجعنا لهذه الشروط، بالنسبة للشرط الأول قال: العدالة في الدين بالستر الجميل، قوله: «بالستر الجميل» يوضح مقصود ابن حبّان بالعدالة، وهذا المقصود يُخالفه فيه بعض العلماء وهو الرأي الراجح. فابن حبّان يرى أن الراوي الذي يُعتبر مجهول الحال «حاله مجهولة لا يُعرف بعدالة ولا جرح» يعتبر أن الأصل فيه العدالة. ولا يشترط أن يكون هناك من عدّله «أي وثقه من بعض من اعتمدوا على توثيقه»؛ فهو لا يشترط هذا، بل ما دام أن الراوي لا يُعرف فيه جرح فإنه يعتبر عدلاً عنده، ولذلك يقول: «بالستر الجميل»، يعتبر أن هذا ستر على الراوي حينما لا يجد فيه جرحاً.

وليس هذا فقط بل إنه يضم إلى هذا عدة شروط، يقول: إن الراوي قد يكون معروفًا بالعدالة، ولكنه لا يُعتبر صادقًا في حديثه، أي أنه يُخطئ في الحديث، فكأنه يقصد بالصدق هاهنا الحفظ أي لابد من توفر الحفظ مع العدالة.

ولكن هل يا ترى ابن حبان حينما يشترط هذا الشرط يقصد أن الراوي الذي

يُعتبر مجهول الحال لابد أن ينص على أنه ضابط؟.

لا، هو يعتبر من جُهلت حاله ما لم يَرد فيه جَرح فإن أصل أمره على قبول الرواية أي أنه ثقة عنده، لكن من عُرف عنه الجرح من قدحٍ في ضبطه ونحو ذلك؛ فهذا هو الذي يخرج عن هذا الشرط الذي شرطه.

#### كذلك أيضًا الشرط الثالث:

يشترط (أن يكون الراوي يَعقل بما يُحدِّث من الحديث)، أي لا يجوِّز ابن حبان رواية من يكون كالببغاء، ينقل الحديث ولا يدري عن المعنى الذي يحمله ؛ لأنه يرى أنه لو أخذ الحديث عن مثل هذا الصنف فإنه قد تفوت عليه كلمة أو يفوت عليه معنى يقلب دلالة الحديث رأسًا على عقب.

فإذاً هو يَشترط أن يكون عمن يعقل ما يُحدث به من الحديث، أي يكون عارفًا عما يُحدث به من الحديث.

كذلك أيضاً الشرط الرابع: (أن يكون عالمًا بما يَحيل من معاني ما يروي)، يقول: إن الرواة لا يستطيع الواحد منهم أن يُؤدي الحديث بنفس الألفاظ التي سَمعها، فيمكن أن يُعبر الراوي بالمعنى، والرواية بالمعنى أجازها كثير من العلماء وعليها استقر العمل فيما بعد، فما دامت الرواية بالمعنى جائزة اشترط العلماء أن يكون الراوي الذي يروي بالمعنى عارفًا أو عالمًا بما يُحيل المعاني من الألفاظ و فهذا وهو الشرط الذي اشترطه ابن حبان بها من المناب المعاني من الألفاظ و فهذا و الشرط الذي اشترطه ابن حبان بها الله المنابي من الألفاظ و المناب المعاني من الألفاظ و المناب المعاني من الألفاظ و المناب المنابعة و الشرط الذي اشترطه ابن حبان بها الله و الشرط الذي اشترطه ابن حبان بها الله و المنابع و المن

الشوط الخامس: (تعرِّي خبر الراوي عن التدليس): يشترط ابن حبان أن يكون هذا الخبر إذا ورد من طريق راو موصوف بالتدليس أن يكون هذا الخبر ممّا صرّح فيه الراوي صراحة بالسماع أو اطلع هو على تصريحه بالسماع في موضع آخر.

وقد نص في مقدمته، وبسط هذا الكلام بما مؤداه أنه إذا أخرج حديثًا لراو موصوف بالتدليس فلابد أن يكون هذا الراوي صرح بالتحديث لذلك الخبر، أو يكون صرح به في غير ذلك الموضع، وليس شرطًا أن يخرجه ابن حبان ولكنه اشترط على نفسه أن يكون مطلعًا على تصريحه بالسماع.

فهل يا ترى يُسلَّم لابن حبان بمثل هذا، فيقال عن حديث جاء من طريق بعض الموصوفين بالتدليس ورواه بالعنعنة في صحيح ابن حبان: إن هذا مما يمكن أن يحتمل؟

نقول: هذه هي القاعدة العامة، لكن لابد من الالتفات إلى مسألة، وهي: أن يكون ابن حبان ممن وصف هذا الراوي بالتدليس، وإلا قد يكون لا يعرف أن هذا الراوي مدلس، أو لا يرى أنه مدلس ويخالفه غيره.

أقول هذا لأني وقفت مرة من المرات على خبر عرف أن هذا الراوي دلسه صراحة حينما ورد في بعض الطرق بزيادة راو، فتيقنا أن هذا الراوي دلس هذا الخبر، فكيف أخرجه ابن حبان بإسقاط الواسطة بين ذلك المدلس وبين شيخه؟ أي أن الحديث مدلس عند ابن حبان.

أقول: لا أستطيع أن أتصور السبب إلا هذا، قد يكون ابن حبان ممن لا يرى أن هذا الراوي مدلس، أو لا يعرف أنه مدلس أصلا، أو قد يكون وقع في خطأ لا يعرو منه بشر، العلم عند الله

كذلك أيضًا من الشروط التي اشترطها أن لا يُخرِّج حديث الراوي الذي عُرف بالاختلاط، ولذلك أيضًا هذه المسألة يُمكن أن يُطمأن إليها إلى حد كبير مثل مسألة التدليس التي أشرنا إليها.

## (تساهله في التوثيق وتشدده في الجرح: )

وابن حبّان حينما يشترط مثل هذه الشروط نجد أنه ينطلق من منهج عُرف عنه فهو من الموصوفين بالتساهل في التوثيق وبالتشدد في التجريح، فلذلك هؤلاء الرواة الذين يُوثقهم ممن عُرف أنهم لا يعرفون بعدالة ولا جرح ـ ينبغي الاحتياط في قبول أحاديثهم عند ابن حبان.

كذلك الأحاديث التي اجتنبها ابن حبان - أي اجتنب إخراج حديث بعض الرواة - لا ينبغي أن نقطع على أن هذه الأحاديث غير صحيحة ؛ لأن ابن حبان أهملها وتركها ، لأن ابن حبان من المتشددين في الجرح ، فقد يجرح بعض الرواة الذين هم في أنفسهم ثقات ، مثل جرحه لمحمد بن الفضل السدوسي الملقب بد «عارم» (۱) ، فهو إمام جبل ثقة ، ولكن ابن حبّان تسرّع فجرحه بما لا يُعد جرحاً .

# تقديم العلماء لصحيح ابن خزيمة على صحيح ابن حبّان ومستدرك الحاكم:

يعتبر كتاب ابن حبان عند العلماء في المنزلة الثانية بعد صحيح ابن خزية ، وهذا بالنسبة للكتب التي ألفت في الصحيح المجرد فأولها صحيح البخاري ، ثم صحيح مسلم ، ثم صحيح ابن خزية ، ثم صحيح ابن حبان ، هذا ظاهر صنيع العلماء المتقدمين . وخالف في ذلك شعيب الأرناؤوط ، حيث قدم - أي شعيب الأرناؤوط - صحيح ابن حبان على صحيح ابن خزية ، وذكرت أن هذه المسألة تحتاج إلى دراسة (٢) ، وهي جارية إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الفضل السدوسي، أبو الفضل البصري، لقبه عارم، ثقة ثبت، تغير في آخر عمره، من صغار التاسعة، مات سنة ۲۲۳ أو ۲۲۲. روى له أصحاب الستة. تقريب ت : ۷۰۱۱.

<sup>(</sup>٢) راجع الفقرة السابقة: «هل يقدم صحيح ابن خزيمة على صحيح ابن حبان».

لكن من المتيقن والمقطوع به أن كتابه هذا مقدم على مستدرك الحاكم لأن هذه المسألة وضحت وظهرت بشكل واضح، فالحاكم ورحمه الله محن لم يُوف بشرطه، وأما ابن حبان فقد وفّى بشرطه، ولذلك الأحاديث المنتقدة عند ابن حبان لا تقارب ولا تدانى إطلاقًا الأحاديث المنتقدة عند الحاكم.

#### (عدم تفريقه بين الحديث الصحيح والحسن:)

وكذلك ابن حبان مثل شيخه ابن خزيمة ممن لا يرى التفريق بين الحديث الصحيح و هو داخل فيه .

#### (اعتناء العلماء بصحيح ابن حبان، وذكر بعض خدماتهم له:)

الأجل أهمية صحيح ابن حبان نجد أن العلماء اعتنوا بهذا الكتاب عناية فائقة، فمن ذلك حرصهم على روايته ومدارسته وقراءته، وعلى هذا حرص أصحاب الكتب التي تُسمّى بـ «البرامج والمشيخات»، مثل الوادي آشي التونسي المتوفى في سنة ٧٤٩، فإنه يذكر في برنامجه في صفحة ٢٠٢، ٢٠٢ أنه قرأ جميع حديث صحيح ابن حبان بسنده بحرم الله تعالى اتجاه الكعبة على رضي الدين أبي إسحاق إبراهيم الطبري أحد شيوخه. وغير الوادي آشي كثير.

□ كذلك أيضًا عني العلماء بالكلام على رجال ابن حبان، فنجد (ابن الملقن) أودع كتاب ابن حبان في ضمن مختصره لـ «تهذيب الكمال والذيل عليه»، وهذه المسألة سبق أن أشرت إليها في الكلام على صحيح ابن خزيمة.

قلت: إن ابن الملقن اختصركتاب «تهذيب الكمال» للمزي وزاد عليه زيادات، الزيادات هذه تسمى «ذيلاً»، وهذه الزيادات أخذها من عدة كتب وهي: «مسند الإمام أحمد، وصحيح ابن خزيمة، وسنن الدارقطني، ومستدرك

الحاكم، وصحيح ابن حبان».

□ كذلك أيضًا نجد الحافظ العراقي ـ رحمه الله ـ ألّف كتابًا بعنوان «رجال ابن حبان»، وهذا الكتاب يذكره عنه ابن فهد المكي في كتابه «لحظ الألحاظ»، لكن هذا الكتاب لا نعرف عنه شيئًا.

تكذلك أيضاً من الجهود التي بُذلت في كتاب ابن حبان «تخريج زوائده»، فنجد الحافظ مغلطاي ألّف كتابًا في استخراج زوائد ابن حبان، ولكن هذا الكتاب لم يصل إلينا، وإنما الذي وصل إلينا كتاب الهيثمي الذي اسمه «موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبّان»، والكتاب مطبوع ومعروف.

والمقصود بزوائد ابن حبان هاهنا ليست زوائده على الكتب الستة، وإنما زوائده على الكتب الستة، وإنما زوائده على الصحيحين فقط؛ لأن ما دام أنه من الكتب التي ألّفت في الصحيح المجرد «أي: الذي لا يخالطه الضعيف»، فكذلك أيضًا ينبغي أن تكون الزوائد على كتب اشترطت هذا الشرط، ولذلك جعلوا الزوائد خاصة بزوائده على الصحيحين.

ت كذلك أيضًا نجد بعض العلماء عُني بالانتخاب من هذا الكتاب، فمن أن ذلك الحافظ العراقي انتخب من كتاب ابن حبان أربعين حديثًا سمّاه «أربعون بلدانية»، ذكر هذا عنه تلميذه ابن فهد المكي في كتابه «لحظ الألحاظ» أيضًا.

الحافظ ابن حجر في كتابه «إتحاف المهرة»؛ فإنه جعل كتاب ابن حبان من الكتب العشرة التي ألف كتابه هذا بناءً عليها.

والمقصود بالأطراف ليست فهرسة كالفهرسة المعتادة، فيؤتى بطرف الحديث فقط، وإنما يأتون بالسند أو يجمعون أسانيد الحديث في موضع واحد، مع الإشارة إلى طرف الحديث الذي يدل على أن المقصود بهذا الإسناد على ذلك المتن المذكور.

# الكلام على كتاب «الإحسان» ومؤلفه ، وطريقته في ترتيب ابن حبان:

كذلك أيضًا من الخدمات التي قدمت لابن حبان ترتيب كتابه هذا على الأبواب الفقهية، وهناك من سعى لترتيبه، ولكن الذي وصل إلينا من هذه الجهود التي بُذلت في ترتيب ابن حبان هو كتاب «الإحسان» الذي ألفه علاء الدين الفارسي المعروف بالأمير.

هذا الرجل كان محتكًا بالأمراء المماليك ويبدو أنه كان منهم، وهو حنفي المذهب وجد الناس انصرفوا عن كتاب ابن حبان، وكما يقول هو: إن ابن حبان لبديع صنعه ومنيع وضعه حينما ألّف هذا الكتاب قد عز جانبه يعني أن جانب هذا الكتاب أصبح عزيزًا فكثر مجانبه أي كثر الذين تركوا هذا الكتاب وأهملوه بسبب صعوبة العثور على الحديث فيه ..

وعلاء الدين الفارسي هذا مولود في سنة ٦٧٥هـ، ومتوفى في سنة ٩٧هـ، وعلاء الدين الفارسي هذا مولود في سنة ١٧٥هـ، ومتوفى في سنة ٩٧هـ، وقد أحسن إحسانًا بديعًا حينما رتب هذا الكتاب وجعله على الأبواب المعهودة؟ «الأبواب الفقهية: كتاب الطهارة، الصلاة، الزكاة، الحج إلى آخر أبواب الفقه».

ثم إنه حينما ألف هذا الكتاب بهذه الصورة احتفظ بعناوين ابن حبان، وهي عناوين مهمة جداً لأن فيها استنباطات فقهية وتقعيدات أصولية مهمة، فأبقاها في مكانها، ما اختلف منها شيء، بل حتى تعليقات ابن حبان على الأحاديث نجد أنه يوردها بتمامها من غير نقصان.

وليس هذا فقط، بل الذي يريد أن يرجع الكتاب إلى أصله إلى ترتيب ابن حبان ـ فإنه يمكنه ذلك؛ لأن علاء الدين الفارسي جعل بعد كل حديث الرقم الذي

جعل ابن حبان ذلك الحديث تحته ـ رقم النوع، ورقم القسم ـ ؛ فإذا كان الحديث مثلاً عند ابن حبان في قسم الأوامر في النوع الخمسين، فنجد علاء الدين الفارسي يضع «١، ٥٠»، أي القسم الأول والنوع الخمسين من ذلك القسم، وبإمكانك لو أرجعت هذه الأحاديث إلى نفس الأرقام أن تعيد الكتاب إلى أصله الذي هو بترتيب ابن حبان نفسه.

لكن من الذي يريد أن يعود إلى المشقة بعد أن أنقذه الله منها؟! لا أحد، ولذلك لا نجد أن أحداً حاول أن يُعيد الكتاب إلى ترتيبه الأصلي، والترتيب الأصلي لا يوجد منه نسخة كاملة في هذا الزمن، وإنما توجد منه قطعة يسيرة جداً.

وهذا الكتاب هو الذي طبع بتحقيق الشيخ شعيب الأرناؤوط، وهي الطباعة الكاملة، مع العلم أنه طبع غير ذلك من الطبعات، فالشيخ أحمد شاكر ـ رحمه الله حاول أن يقوم بطباعة هذا الكتاب فأخرج مجلداً منه، ولكن أدركته المنية قبل أن يتم هذا الكتاب، جاء بعده عبد الرحمن عثمان فأضاف لهذا المجلد مجلدين آخرين فأصبحت ثلاثة مجلدات خرجت من صحيح ابن حبان، ولكن البون شاسع بين منهج عبد الرحمن عثمان وبين منهج الشيخ أحمد شاكر ـ رحمه الله ـ فإن الشيخ أحمد شاكر متمكن في علم الحديث و تعليقاته وتخريجاته، وأحكامه على الحديث لها فائدتها مع العلم أنه ـ رحمه الله ـ يوافق ابن حبان على شروطه التي اشترطها في الحديث الصحيح.

كذلك أيضًا قام «حسين أسد» بالمشاركة مع «شعيب الأرناؤوط» فأصدرا بعض المجلدات محلد أو مجلدين - ، ولكن توقف العمل وواصل «شعيب الأرناؤوط» العمل فأخرج الكتاب إخراجًا كاملاً ، والحقيقة - والحق يقال - أنه

إخراج بديع جدًا، من حيث ضبط النص، و من حيث التخريج والأحكام على الأحاديث، يعتبر تخريجًا بديعًا إلى حد كبير، وإن كانت هناك بعض الاجتهادات التي قد يخالف فيها شعيب الأرناؤوط، مثل الأحكام على بعض الأحاديث، وهذه مسألة لا طائل تحتها فقد يجد من يوافقه وقد يجد من يخالفه، والمسألة كلها محل اجتهاد.

لكن على كل حال هذا الإخراج مع الفهارس التي صاحبت الكتاب يُعتبر خدمة جليلة قدمت لهذا الكتاب، والحمد لله أولاً وآخراً.

## تعليقاته المفيدة على بعض الأحاديث ، ومثال ذلك:

ثم إن ابن حبّان و رحمه الله يتبع الأحاديث بكلام بديع جداً في كثير من الأحيان ، حيث إنه يوضح بعض المعاني التي يحتاج إليها في فقه الحديث، ولعل من الأمثلة على هذا بغض النظر عن موافقته على قوله أو لا محاولته الجمع بين حديثي بُسرة وطلق بن علي في مس الذكر.

حديث بسرة أن النبي عَلَيْهُ قال: «مَن مَسَّ ذكره فليتوضأ»(١).

وحديث طلق بن علي أنه سأل النبي عَلَيْهُ عن مسِّ الذكر فقال: «هل هو إلا بضعة منك» (٢٠).

فمثل هذين الحديثين ظاهرهما التعارض، وابن حبّان لما أخرج هذين الحديثين في صحيحه حكم عليهما كليهما بالصحة، ثم وفّق بينهما بقوله: إن حديث بُسرة يُعتبر ناسخًا لحديث طَلق بن علي، واستشهد على ذلك بأن قدوم طلق بن علي

- (۱) أخرجه ابن حبان (۱۱۲) فما بعده، وقد أخرجه أبو داود (۱۸۱)، والترمذي (۸۲) فما بعده، والنسائي (۱/ ۱۳۸) وغيرهم.
- (۲) أخرجه ابن حبان (۱۱۹) فما بعده، وقد أخرجه أبو داود (۱۸۲)، والترمذي (۸۵)، والنسائي
   (۱/۱۱)، وابن ماجه (٤٨٣)، وابن خزيمة (٣٣)، وغيرهم.

St. S.

على النبي عَلَى كان في أول هجرة النبي عَلَى المدينة لأنه شارك النبي عَلَى في بناء المسجد، وأن حديث بسرة بعد ذلك لأنها إما كانت في الحبشة وأنها هاجرت بعد ذلك، فحديثها يُعتبر متأخراً عن حديث طلق بن علي، والمتأخر ينسخ المتقدم. فبين أن العمل وفق حديث بسرة، وأن حديث طلق بن علي صحيح ولكنه منسوخ.

فهذه من تعقيباته على بعض الأحاديث، وهي تعقيبات جيدة وأمثلتها كثيرة.

كما أنه ـ رحمه الله ـ حينما يُخرج حديثًا يُبين أحيانًا أن البعض يتوهم أن هذا الحديث لا يُعتبر حديثًا صحيحًا لأجل فلان بن فلان ، مثلاً : أخرج حديثًا من طريق سهيل بن أبي صالح (۱) عن أبيه ، ثم ذكر أن بعض الناس قد يطعن في هذا الحديث لأجل تفرد سهيل بن أبي صالح به ، ثم بين أن سهيلاً لم يتفرد بالحديث فأخرجه من طريق أخرى ، فهو إذًا يُعنى بجمع طرق الحديث ويقطع الدابر على من يمكن أن يُعل الحديث ، وهذا من براعته في علم الحديث .

### (توضيح منهج ابن حبّان في علل الأحاديث ومثال ذلك:

كما أنه أشار في مقدمته إلى منهج يتبعه في علل الأحاديث لأنه في كثير من الأحيان يَردُّ الاختلاف في بعض الأحاديث، فقد يكون الحديث مرويًا من طُرق مرفوعة، ومن طُرق أخرى موقوفة، أو من طرق موصولة ومن طرق أخرى مرسلة؛ فابن حبّان يستعرض هذا الصنيع ويُبين أن له منهجًا في هذا، هذا المنهج يقول: «إذا تعارضت رواية ثقتين أحدهما رفع الحديث والآخر وقفه، أو أحدهما

 <sup>(</sup>۱) سُهيل بن أبي صالح، ذكوان السّمان، أبو يزيد المدني، صدوق، تغير حفظه بآخره، روى له البخاري، مقرونًا وتعليقًا. من السادسة، روى له أصحاب الكتب الستة. تقريب: ٢٩٦٢.
 عال أبو حاتم: يُكتب حديثه، ذكره ابن حبان في الثقات.

ـ الجوح والتعديل: (٤/ ٢٤٦)، الثقات: (٦/ ٤١٧).

وصل الحديث والآخر أرسله، يقول: فأنا أقبل رواية الواصل، ورواية الرافع، ولا أعل الرواية الأخرى بها لأنهما ثقتان». وعنده أن الثقة خبره مقبول، فهذه قاعدة يسير عليها.

قد يُخالَف في مثل هذه القاعدة من مثل الدارقطني وغيره حينما يحكمون للأحفظ في هذا الحال إذا خالف من هو أحفظ منه، ويعتبرون الرواية المخالفة شاذة، كما هو مقرر في مصطلح الحديث. لكن ابن حبان يسير على هذا.

لكن ابن حبان يستثني فيما لوكان هناك عدد جم من الرواة رووا الحديث مرسلاً، وخالفهم راو أو راويان فرويا الحديث موصولاً؛ فإنه في هذه الحال ينظر نظرة أخرى.

#### (مثال ذلك:

عثل لهذا بحديث يرويه نافع عن ابن عمر، يقول: «لوجاء من أرسل الحديث فجعله عن نافع عن النبي على النبي الله المحديث فجعله عن نافع عن النبي النظر هل لهذا الحديث أصل عن ابن عمر؟»؛ الحال لا أحكم مباشرة، ولكن أنظر هل لهذا الحديث أصل عن ابن عمر غير نافع، فنجد فيُخرّج الحديث من طرق أخرى، فلنفرض أنه رواه عن ابن عمر غير نافع، فنجد ابن حبان يحكم لهذه الرواية بالصحة، وأيضًا رواية مَن جعل الحديث من رواية نافع عن ابن عمر ولا يلتفت للمخالفة ـ يقول: «لأن الحديث ثبت أن له أصلاً عن ابن عمر»، وهكذا هو في منهج ابن حبان.

وهذا المنهج الذي يسير عليه هو قاعدة قعدها لنفسه وسار بموجبها، فلا ينبغي في هذه الحال أن يُتكلم في ابن حبّان من هذا الجانب لأن هذا اجتهاد منه، وهذا الاجتهاد أيضًا يسير عليه كثير من العلماء، وإن كنا قد نخالف في بعض الأحيان، ونرى أن هناك بعض الأحاديث المعلولة عند ابن حبّان لهذا الموجب

لأجل المخالفة وما إلى ذلك..

ولكن كما قلت وكما قال العلماء السابقون .: إن ابن حبان اشترط لنفسه شرطًا وقد وفي بشرطه وما حاد عنه .

## تصحيحه لبعض الأحاديث المنكرة ومثال ذلك:

هناك أيضًا بعض الأحاديث التي فيها أحيانًا نكارة، ولكن ابن حبّان لأجل المنهج الذي يسير عليه فإنه يُخرج بعض هذه الأحاديث، ولذلك قد يُحكَم عليها بالضعف أو بالنكارة.

#### مثال ذلك:

قصة: «هاروت وماروت» (۱) ، و القصة تكلم عليها كثير من العلماء ، واستنكرها كثير من العلماء مثل الإمام أحمد ، وأبي حاتم الرازي ، وغيرهما ، وحقيقة ليس لها إسناد صحيح يثبت ، اللهم إلا على منهج ابن حبّان حينما يُوثق من لا يُعرف بعدالة ولا جرح ، وحينما يرى أيضًا أن مثل هذه المخالفة من هذا الراوي بهذه الصورة لا تُعلّ الحديث ، لذلك أخرج هذه القصة وحكم عليها بالصحة حينما أخرجها في «صحيحه» ، ولكن الحديث منكر ولا يصح رفعه إلى النبي عَلَيْهُ ، وإنما هو من الحكايات الإسرائيلية .

وقد تكلمت عن هذا الحديث في «سنن سعيد بن منصور» (٢)، فمن شاء أن يُراجعه فليراجعه في تفسير قول الله ـ جل وعلا ـ: ﴿ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلا تَكْفُر ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان (٦١٨٦)، وقد أخرجه أيضًا أحمد (٢/ ١٣٤)، والبزار (٢٩٣٨)، والبيهقي (١/ ٤ ـ ٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «سنن سعيد بن منصور» للدكتور سعد بن عبد الله آل حميد (١/ ٥٧٥ ـ ٥٩٤).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٠٢.

## (,) प्रेनाजा पा। त्रांष्ट हुंग्ं र्रुगेत्रामण

## (نُبذة عن الحاكم:

هو أبو عبد الله ، واسمه محمد بن عبد الله بن حَمْدُويَهُ بن نُعيم المعروف بابن البيّع الضّبّي الشافعي النيسابوري، واشتهر بأبي عبد الله الحاكم.

ولقب بالحاكم إما لتولِّيه القضاء فترة من الزمن، وإما أنها رتبة له في العلم بالحديث، وهذه الرتبة هي الثانية التي تلي أمير المؤمنين في الحديث.

ولقب أيضاً بالحافظ لقوة حفظه رحمه الله ، ولذلك إذا قال البيهقي: «حدثنا أبو عبد الله الحافظ» فإنه يعنى شيخه الحاكم .

## (مولده وطلبه للعلم:

ولد-رحمه الله-سنة ٣٢١هـ بنيسابور، وطلب العلم من الصغر وكان أول سماعه-رحمه الله-في سنة ٣٣٠هـ، أي وعمره ٩ سنوات-، واستملى على يد شيخه ابن حبان سنة ٣٣٤هـ، وقد ابتدأ بالرحلة وهو صغير السن، فكان عمره

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء (۱/ ۱۹۲)، تاريخ بغداد (٥/ ٤٧٣) ، الأنساب (٢/ ٣٧٠- ٣٧٣ «البيّع»)، تبيين كذب المفتري (٢٢٧- ٢٣١)، المنتظم (٧/ ٢٧٤، ٢٧٥)، اللباب (١/ ١٩٨، ١٩٩)، وفيات الأعيان (٤/ ٢٨٠، ٢٨١)، تذكرة الحفاظ (٣/ ١٠٣٩- ١٠٤٥)، ميزان الاعتدال (٣/ ٢٠٨)، العببر (٣/ ٩١)، الوافي بالوفييات (٣/ ٣٢٠، ٣٢١)، البيداية والنهاية (٣/ ٢٠٥)، طبقات السبكي (٤/ ١٠٥٥ - ١٧١)، غاية النهاية لابن الجزري (٢/ ١٨٤، ١٨٥) لسان الميزان (٥/ ٢٣٢، ٣٣٢)، النجوم الزاهرة (٤/ ٢٣٨)، طبقات الحفاظ (٩٠٩ - ١١٤)، طبقات ابن هداية الله (٢/ ٢٣٢)، شذرات الذهب (٣/ ١٧٦)، كشف الظنون (٢/ ١٦٧٢).

حينذاك ـ كما يقول الذهبي ـ عشرين سنة ، فرحل إلى العراق وحج وجال في بلاد خراسان وما وراء النهر طلبًا لعلو الإسناد . وسمع من نحو ألفي شيخ بنيسابور وغيرها .

## ومن أهم هؤلاء الشيوخ:

ابن حبان، وأبو العباس محمد بن يعقوب الأصم، وأبو بكر أحمد بن سليمان النجّاد، وأبو محمد دعلج بن أحمد السجزي، وغيرهم كثير.

## ( أهم تلامذته: )

وقد تتلمذ على يد الحاكم كثيرٌ من طلبة العلم ورحلوا إليه من جميع الآفاق منهم:

أحمد بن الحسين البيهقي صاحب السنن، فإنه أكثر من الرواية عنه، وأبو يعلى الخليلي صاحب كتاب الإرشاد، وأبو ذر الهروي، وغيرهم كثير.

#### ثناء العلماء عليه:

وقد أثنى على الحاكم كثيرٌ من العلماء حيث يقول الخطيب البغدادي: «كان من أهل الفضل والعلم والمعرفة والحفظ، وله في علوم الحديث مصنفاتٌ عدة» وقال عبد الغفار بن إسماعيل: «هو إمام أهل الحديث في عصره، العارف به حق معرفته».

## (التهم التي اتهم بها: )

ومع اعتراف العلماء للحاكم بالفضل ومكانته في علوم الحديث، إلا أنه طُعن فيه ببعض الأمور التي لابد من بيانها. فمن أهم ما طُعن في الحاكم بسببه:

#### ( التشيع والزعم بأنه رافضي: )

فروي أن المستدرك ذُكر بين يدي الدارقطني - شيخ الحاكم - فقال: «نعم يستدرك عليهما - أي على البخاري ومسلم - «حديث الطير»، فبلغ ذلك الحاكم فأخرج الحديث من الكتاب».

وهذه حكاية لا تصح عن الدارقطني لأنها منقطعة، وقد أعلها الذهبي في «سير أعلام النبلاء»(١).

ومع ذلك فهذه الحكاية مخالفة لواقع المستدرك حينما يقول: «فبلغ ذلك الحاكم فأخرج الحديث من الكتاب»؛ فحديث الطير موجود في المستدرك ولم يخرج منه (٢)؛ ولذلك انتقد الذهبي هذه الحكاية لهذين الأمرين، ولأمر ثالث قد أدهشني ألا وهو قول الذهبي: «إنما ألف الحاكم المستدرك بعد وفاة الدارقطني بمدة»، والدارقطني - رحمه الله - توفي سنة ٣٨٥ه.

وهذا الذي ذكره الذهبي هو الذي جرى عليه الحافظ ابن حجر، حينما قال عن الحاكم في اعتذارهم: «إنه ألّف المستدرك على كبر سنّه في أواخر عمره».

ولكن في الافتتاحية التي افتتح بها الحاكم كتابه «المستدرك» يقول الراوي للمستدرك عن الحاكم: «إن الحاكم أملي علينا في سنة ٣٧٣ كذا».

ففي هذه السنة لم يكن الحاكم في أواخر عمره، وإنما كان عمره نحو خمسين عامًا، وهذا عمر معقول جدًا لأن يؤلف الحاكم، ويُعتبر في هذه السن في منتهى القوة، ولم يكن ألَّفه ـ كما يُقال ـ في أواخر عمره بعدما ضعفت قواه.

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (١٧٦/١٧)، وسيأتي الكلام على الحديث ص (١٨٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مستدرك الحاكم» (۳/ ۱۳۰، ۱۳۱).

فعلى كل حال: إما أن يكون الذهبي وابن حجر لم يطلعا على تاريخ إملاء الحاكم - رحمه الله - لهذا الكتاب، وإما أن يكون ما ذكر في النسخة خطأ، والعلم عند الله - جل وعلا.

وعلى كل حال: فنحن سنعرض هذه المعلومات مع تحفظنا على هذا التاريخ الذي يبنى عليه في بعض الأحيان أمر مهم، لكن بالنسبة لهذه الحكاية التي ورد فيها ذكر المستدرك عند الدارقطني نغض الطرف عنها؛ لأنها أصلاً لا تصح ولا تثبت من حيث السند.

وقال الخطيب البغدادي: «كان الحاكم يميل إلى التشيع، فحدثني إبراهيم بن محمد الأرموي، بنيسابور، فقال: جمع أبو عبد الله الحاكم أحاديث، وزعم أنها صحاح على شرط البخاري ومسلم يلزمهما إخراجها في الصحيح، ومنها «حديث الطائر»، وحديث: «مَن كنت مولاه فعليٌ مولاه»(١)، فأنكر عليه أصحاب الحديث ذلك، ولم يلتفتوا إلى قوله ولا صوبوه في فعله».

ونقل الذهبي عن ابن طاهر المقدسي، أنه سأل أبا إسماعيل الهروي، عن أبي عبد الله الحاكم، فقال: «إنه ثقةٌ في الحديث رافضيٌ خبيث».

### ( ووجه الحق في هذه المسألة: )

هو ما ردّ به الذهبي على المقولة السابقة حيث قال: «كلا، ليس هو رافضيًا بل يتشيع»، وقال أيضًا: «وأما الحرافه عن خصوم على فظاهر، وأما الشيخان ـ أبو بكر وعمر ـ فمعظّمٌ لهما بكل حال، فهو شيعي لا رافضي».

ومُقام الحاكم عندنا أجلّ من ذلك».

ويقول ابن السبكي أيضًا: «إن الرجل كان عنده ميل إلى علي ـ رضي الله عنه ـ، يزيد على الملك الذي يطلب شرعًا».

وقال أيضًا: "ولا أقول: إنه ينتهي إلى أن يضع من أبي بكر وعمر ـ رضي الله عنهما ـ، فإني رأيته في كتابه "الأربعين" عقد بابًا لتفضيل أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم، واختصهم من بين الصحابة. وقدم في المستدرك ذكر عثمان على على رضى الله عنهما".

# أهم الأسباب التي دعت بعض العلماء إلى وصف الحاكم بالتشيع أو الرفض:

من أهم هذه الأسباب:

1 ـ عدم ذكره لبعض خصوم علي من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين في كتاب «معرفة مناقب الصحابة» من كتاب المستدرك، كمعاوية وعمرو بن العاصر رضي الله عنهما ـ، بل إنه أوذي بسبب ذلك، فقيل له ـ من باب المشورة ـ: لو أمليت في فضائل هذا الرجل ـ أي معاوية ـ ؟ فقال: «لا يُطاوعني قلبي».

٢ ـ إخراجه لبعض الأحاديث التي فيها نصرةٌ للشيعة وتساهله في تصحيحها مثل: «حديث الطير»(١)، وحديث: «أنا مدينة العلم وعليٌ بابها»(١)، وحديث: «النظر إلى على عبادة»(٣)، وغير ذلك من الأحاديث.

<sup>(</sup>١) قد تكلم عليه الشيخ سعد آل حميد حفظه الله ـ في مختصر المستدرك برقم (٥٦٣) كما سيأتي، وقد أطال تخريجه، وشبهه الحافظ ابن عساكر في تاريخ دمشق.

<sup>(</sup>٢) راجع تاريخ ابن عساكر، ومختصر المستدرك (٥٥٢).

<sup>(</sup>٣) راجع تاريخ ابن عساكر، ومختصر المستدرك (٥٧٣).

فهذان السببان هما من أهم الأسباب التي دعت إلى وصف الحاكم بالتشيع أو الرفض.

# ويمكن مناقشة هذه الأسباب على الوجه الآتي:

1 - أما موقفه من خصوم علي من الصحابة - رضي الله عنهم - فليس على إطلاقه، وإنما هذا مختص معاوية - رضي الله عنه - ، وإلا فإنه قد أفرد لطلحة والزبير وعائشة - رضي الله عنهم - أبوابًا في كتاب «الفضائل»، وذكر عدة أحاديث تدل على فضلهم - رضي الله عنهم - ، ولم ينتقصهم بحرف .

فدل هذا على أن الرجل متبع للأثر، ولعله لم يحضره شيء من الأحاديث التي يرى أنها تصح في فضل معاوية ـ رضي الله عنه ـ، وإلا فإن طلحة والزبير ممن قاتلا عليًا ـ رضي الله عنه ـ كما قاتله معاوية .

وهذا مثل ما حصل للنسائي، فإن له موقفًا شبيهًا بموقف أبي عبد الله الحاكم، فحينما سئل: لماذا لا يخرج في فضائل معاوية كما خرج في فضائل على وسائر الصحابة. قال: وأي شيء أخرج في فضائل معاوية حديث: «لا أشبع الله بطنه»؟!

كأنه قال: لم يصح عندي من الحديث إلا هذا الحديث، وهو ليس في فضائله ومناقبه، وإن كان بعض العلماء قد تكلف في جعل هذا الحديث يعد من مناقب معاوية ـ رضي الله عنه ـ .

ولو أخذنا من موقفه لمعاوية - رضي الله عنه - حكمًا لما أمكن أن يُتجاوز ووصفه بالتشيع القليل الذي كان عند طائفة من أهل السنة كما هو الحال عند

٢ ـ وأما بالنسبة للأحاديث التي تساهل في تصحيحها في فضائل علي ـ
 رضي الله عنه ـ كحديث الطير وغيره ؛ فلا يمكن أن يوصف الحاكم من خلالها بأنه رافضي .

ويمكن النظر في هذه الأحاديث من جهتين، وهما:

أ. كما أنه تساهل في تصحيح هذه الأحاديث، فإنه في المقابل تساهل في تصحيح أحاديث موضوعة في فضل أبي بكر وعمر وعثمان وضوان الله عليهم.، فهذه مثلها.

بل هو متساهل في تصحيح بعض الأحاديث الموضوعة في سائر الكتاب كما سيأتي معنا إن شاء الله .

ب-بالنسبة لهذه الأحاديث التي اشتهر عن الحاكم تصحيحها كحديث الطير، وحديث: «أنا مدينة العلم وعليّ بابها»؛ فإن الحاكم مجتهد، وهذا الاجتهاد مع المنهج المتساهل أدّى به إلى تصحيح مثل هذه الأحاديث التي صححها أئمة آخرون، وبعضهم توقف فيها وأصابته الحيرة والدهشة من كثرة طرقها.

## (الكلام على بعض الأحاديث المنتقدة على الحاكم: )

ونأخذ مثالاً على ذلك:

حديث الطير (1): الذي هو من أبرز الأحاديث التي تُكلم في الحاكم بسببها؟ فهذا الحديث خلاصته أن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ ذكر أن النبي على أهدي له طير مشوي، فقال عليه الصلاة والسلام: «اللهم ائتني بأحب خلقك إليك يأكل معي من هذا الطير»، قال أنس: «فقلت: اللهم اجعله امرأ من الأنصار ـ لأنه أنصاري ـ قال: فإذا بالباب يُطرق ففتحت الباب، فإذا هو علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ ، فقلت له: النبي على حاجة فانصرف، فدعا النبي على مرة ثانية فقال: «اللهم ائتني بأحب خلقك إليك يأكل معي من هذا الطير»، فقال أنس نفس مقولته . فطرق الباب فإذا هو علي ـ رضي الله عنه ـ ، فقال له أنس مثلما قال سابقاً .

وفي المرة الثالثة أو الرابعة دفع علي في صدر أنس، ثم دخل فقال له النبي على المرة الثالثة أو الرابعة «ما الذي أبطأ بك يا علي؟» ، فقال: يا رسول الله، هذه هي المرة الثالثة أو الرابعة التي يردني فيها أنس. فقال له عليه الصلاة والسلام .: «ما حملك على ذلك؟» ، أو كما قال عليه السلام، فقال أنس: يا رسول الله، دعوت بدعائك الذي دعوت به فرجوت أن يكون امرأ من الأنصار. فقال له النبي الكريم عليه السلام .: «إن الرجل قد يحب قومه» أي فعذره.

فقوله عَلَيْهُ: «اللهم ائتني بأحب خلقك إليك» ظاهره أنه أحب من سائر الأنبياء، بل من النبي عَلَيْهُ، فضلاً عن كونه أحب من أبي بكر وعمر وعثمان ومن

<sup>(</sup>۱) انظر: «مستدرك الحاكم» (۳/ ۱۳۰، ۱۳۱)، و «سير أعلام النبلاء» (۱٦٨/١٧).

سائر صحابة النبي ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ .

فهذا الحديث هو من الأحاديث التي يتقوى بها الشيعة وأهل الرفض، ولكن الذي حيّر بعض الأئمة أن هذا الحديث له طرق كثيرة جدًا عن أنس رضي الله عنه .. وقد صححه ابن جرير الطبري رحمه الله وله فيه مؤلف.

وممن احتار في هذا الحديث: الذهبي ـ رحمه الله ـ حيث قال: «وأما حديث الطير فله طرق كثيرة جدًا قد أفردتها في مصنف، ومجموعها يوجب أن يكون الحديث له أصل. وأما حديث: «مَن كنت مولاه فعليٌ مولاه» فله طرق جيدة وقد أفردت ذلك أيضًا بمصنف» اه.

ويقول ابن السبكي: «وأما الحكم على حديث الطير بالوضع فغير جيد، ورأيت من صاحبنا الحافظ صلاح الدين ابن كيكلدي العلائي عليه كلامًا قال فيه: إن الحق في الحديث أنه ينتهي إلى درجة الحسن أو يكون ضعيفًا يُحتمل ضعفه، فأما كونه ينتهي إلى درجة الموضوع من جميع طرقه فلا» اهد.

والسبب في توقف الذهبي - الذي سبقت الإشارة إليه - ، وتصحيح أو تحسين بعض العلماء لهذا الحديث أن له عن أنس - رضي الله عنه - أكثر من تسعين طريقًا حيّرت العلماء وأدهشتهم .

ومع هذا فبعض المتمكنين من علم الحديث كالحافظ ابن كثير ـ رحمه اللهـ لـم تؤثر فيه كثرة الطرق ولو بلغت المليون، فإنه قد تكلم عن هذا الحديث في البداية والنهاية (١)، وأثبت أنه منكر وانتقد طرق الحديث كلها.

قال ـ رحمه الله ـ: «قال شيخنا أبو عبد الله الذهبي في جزء جمعه في هذا

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية» (٧/ ٣٧٥-٣٧٧)

آلحديث، بعدما أورد طرقًا متعددة نحوًا مما ذكرناه. قال: ويروى هذا الحديث من وجوه باطلة عن حجاج بن يوسف وأبي عصام خالد بن عبيد». وذكر خُلْقًا ممن رواه، ثم قال بعد أن ذكر الجميع: «الجميع بضع وتسعون نفسًا أقربها غرائب ضعيفة، وأردؤها طرق مختلفة مفتعلة، وغالبها طرق واهية».

أنهذه الحافظ ابن كثير جملة من هذه الطرق في الموضع السابق وقال: «فهذه طرق متعددة عن أنس بن مالك، وكل منها فيه ضعف ومقال».

أما بالنسبة لكلام الذهبي في تعقبه على الحاكم في المستدرك فهو جيد، ومن جملة ما ذكره لأن الحاكم أورده في عدة أماكن بعدة طرق قوله: «قلت: فيه ابن عياض لا أعرفه أي في نقده للحديث ، ولقد كنت زمانًا طويلاً أظن أن حديث الطير لم يجسر الحاكم أن يودعه مستدركه، فلما علقت هذا الكتاب رأيت الهول من الموضوعات التي فيه، فإذا حديث الطير بالنسبة إليها سماء». أي لا شيء بالنسبة لما ذكره من سائر الموضوعات.

لكن تغير اجتهاد الذهبي في حديث الطير، فهو في تذكرة الحفاظ ذكر أنه اطلع على حديث الطير الذي انتقد الحاكم من أجله، فقال: «وجدت له بضعًا وتسعين طريقًا»، ثم قال بعد ذلك: «ومع ذلك فلا أنا بمثبته ولا بمعتقد بطلانه»، أي أنه متوقف فيه.

فإذا كان الأمر هكذا بالنسبة للذهبي فإننا نجد هناك طائفة من العلماء ـ وهم كثر ـ ؟ كان موقفهم من هذا الحديث موقف الذي تلقاه بالقبول، ولم يجد في متنه نكارة مما يجعله يعزف عن الحكم على هذا الحديث بالصحة أو بالحسن، ومن هؤلاء العلماء ابن جرير الطبري، وابن جرير له مجلد في جمع طرق وألفاظ هذا الحديث.

وليس هذا هو موضع التفصيل في بيان علل هذا الحديث، وإنما المقصود الإشارة إلى أنه مع كونه لايصح، إلا أنه ينبغي أن يُعذر الحاكم في تصحيحه كما عذرنا ابن جرير الطبري والعلائي والذهبي وغيرهم من العلماء.

٢- وأما حديث: «أنا الشجرة، وفاطمة فَرعُها، وعلى لقاحُها، والحسنُ والحسنُ والحسنُ ثمرتها، وشيعتُنا ورَقُها، وأصل الشجرة في جنة عدن، وسائر ذلك في سائر الجنة»(١).

هذا الحديث أخرجه الحاكم (٢) من طريق شيخه محمد بن حَيُّويه الهمذاني (٣)، عن الدَّبْري، عن عبد الرزاق صاحب المصنف، عن أبيه، عبن ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف.

قال الحاكم بعدما أخرج هذا الحديث: «هذا متن شاذ، وإن كان كذلك فإن إسحاق الدَّبْري صدوق، وعبد الرزاق وأبوه وجَدَّه ثقات، وميناء قد أدرك النبي عَلَيْ وسمع منه».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢/ ٢٣٤)، وقال: هذا حديث موضوع، وقد اتهموا بوضعه «مينا» وكان غاليًا في التشيع. قال يحيى: ليس بشيء، وقال الدارقطني: متروك. وقال ابن حبّان: لا تحلُّ الرواية عنه إلا اعتبارًا، ولا تحل الرواية عن الحسن بن علي الأزدي، فإنه يضع الحديث على الثقات.

وأقره على ذلك الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» ص(٣٣٠) رقم (١١٢٥) وقال بعده:

وقد أخرج هذا الحديث: الحاكم في «المستدرك»، وقال: منن شاذ، وتعقب: بأن في إسناده مَن يكذب، وأن هذا الحديث موضوع» اهـ.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مستدرك الحاكم» (۳/ ۱٦٠).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن حَيُّويه بن المؤَمَّل بن أبي روضة الكرجيُّ النحويّ، نزل هَمَذَان، قال الخطيب: كان غير موثق عندهم.

انظر: تاريخ بغداد (٥/ ٢٣٣)، ميزان الاعتدال (٣/ ٥٣٢)، السير (١٦/ ٣٣٠).

والحقيقة أن هذا الحديث لما أخرجه الحاكم أغاظ الذهبي في تلخيصه، فعقب عليه الذهبي بالكلام الآتي:

«قلت: ما قال هذا بشر سوى الحاكم - أي الزعم بأن ميناء هذا من صحابة النبي عَلَيْكُ -، وإنما هو تابعي ساقط.

قال أبو حاتم: كذاب يكذب. وقال ابن معين: ليس بثقة. ولكن أظن أن هذا وُضع على الدَّبري - يقصد إسحاق بن إبراهيم الدبري راوي مصنف عبد الرزاق وراوي هذا الحديث أيضًا - ؟ فإن ابن حَيُّويه متهم بالكذب».

ثم قال بعد ذلك عبارة لم يكن ينبغي له أن يطلقها في حق الحاكم - قال: «أفما استحييت أيها المؤلف أن تُورد هذه الأخلوقات من أقوال الطرقية فيما يستدرك على الشيخين» اه.

فهذا من الأحاديث التي يمكن أن يؤخذ على الحاكم ـ رحمه الله ـ تصحيحها، ولا نجد له عُذرًا ما دام أن شيخه كذابًا والراوي الأعلى لهذا الحديث كذابًا.

" وأما حديث: «مَن كنت مولاه فعليٌ مولاه»، فهو حديثٌ صحيح ، بل متواتر، ولا يجوز أن يُنتقد الحاكم على مثل هذا الحديث، بل الذي ينبغي أن يُنتقد هو المُنتَقد، ومن أراد مُطالعته فليراجع تخريج الشيخ ناصر الدين الألباني حفظه الله ـ لهذا الحديث (۱).

وهذا الحديث ليس فيه أي مستمسك على الحاكم للشيعة والرافضة؛ فعلي "رضي الله عنه ينبغي أن يُوالي غيره من الصحابة ـ رضي الله عنه م..

<sup>(</sup>١) انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» رقم (١٧٥٠).

ولو عُرف سبب ورود الحديث لزال الإشكال الذي من أجله خص النبي الله علياً وضي الله عنه بقوله هذا . وخلاصة ذلك :

أنه قدم على الرسول على النبي على من اليسمن، والنبي على الحج، فاستأذن من أصحابه أن يتعجل إلى النبي على في مكة، وقد حصل في الطريق بين اليمن ومكة بعض الأمور التي جعلت من كان مع علي يتكلمون فيه. فبعد أن انصرف النبي على من مكة أحس بالكلام يدور على على؛ فأراد على أن يسكت من يشير مثل ذلك؛ فقال هذه المقولة.

فإن النبي عَن قالها لسبب، وإلا فإنه عَن دكر أن هناك من الصحابة من هم أولياء له، مثل ما وردعنه عَن من فضل للمهاجرين والأنصار، بل إنه عَن قال عن الأنصار: إنه «لا يُحبُّهم إلا مؤمن ولا يُبغضهم إلا منافق»(١).

وهذا الفضل أيضًا ورد لعلي ـ رضي الله عنه ـ كما في صحيح مسلم - ، في قوله ـ رضي الله عنه : «والذي فَلقَ الحبة وبرأ النَّسمة ، إنه لعهد النبي الأمِّيِّ عَلَيْ الله عنه : أنْ لا يحبَّني إلا مؤمنٌ ، ولا يُبْغِضنني إلا مُنافق »(٢).

والفضل الوارد لعلي وارد أيضًا لصحابة آخرين، بل إن فضائل الشيخين أبي بكر وعمر أكثر بكثير من فضائل علي ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٧/ ٨٧) في فضائل أصحاب النبي على ، باب حب الأنصار، ومسلم (٧٥) في الإيمان، باب الدليل على أن حب الأنصار وعلي رضي الله عنهم من الإيمان، والتسرمذي (٣٨٩٦) في المناقب، باب مناقب الأنصار وقريش، وباقي الحديث: (فمن أحبهم أحبه الله، ومَنْ أبغضهم أبغضه الله).

 <sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٧٨) في الإيمان، باب الدليل على أن حب الأنصار وعلي رضي الله عنهم من الإيمان وعلامته، وبغضهم من علامات النفاق.

# تساهل الحاكم في التصحيح وأوهامه في المستدرك وما أجيب به عن ذلك:

إن من يُلقي نظرة على مستدرك أبي عبد الله الحاكم يعرف تساهله الذي جعله يُصحح عددًا من الأحاديث الموضوعة والضعيفة، وهذا ماجعل نكير العلماء يشتد عليه، بالإضافة إلى ما أخذوه عليه من ذكره لجماعة من الرواة في كتابه «الضعفاء»، وجزمه بترك الرواية عنهم وترك الاحتجاج بهم، ثم يُخرج بعد ذلك أحاديث بعضهم في المستدرك ويصححها ؛ ولذلك انتقد العلماء تصحيحه.

يقول الخطيب البغدادي - رحمه الله -: «أنكر الناس على الحاكم أحاديث زعم أنها على شرط الشيخين».

ويقول ابن الصلاح: «وهو واسع الخطو في شرط الصحيح، متساهل في القضاء مه».

ويقول النووي: «وهو معروف عندهم بالتساهل، والبيهقي أتقن في هذا الفن من شيخه الحاكم».

ويقول الذهبي عنه: «إنه إمامٌ صدوق، ولكنه يُصحح في مستدركه أحاديث ساقطة، ويُكثر من ذلك».

ومن هُنا جاء الاستدراك والتعقب على تصحيحه لبعض الأحاديث في المستدرك، كما فعل الذهبي في تلخيصه، وابن الملقن في مختصر التلخيص.

# (وقد اعتذر عن الحاكم بعض الأئمة:)

فقال السيوطي: «إن الحاكم مظلومٌ في كثيرِ مما نسب إليه من التساهل».

وقال السخاوي: «بل يُقال: إن السبب في إدخال الحاكم الموضوعات والضعيفات في مستدركه أنه صنفه في أواخر عمره، وقد حصلت له غفلة وتغير. أو أنه لم يتيسر له تحريره وتنقيحه، ويدل على ذلك أن تساهله في قدر الخمس الأول منه قليل جداً بالنسبة لباقيه».

ويؤيد هذا القول الذي ذكره السخاوي أن المجلد الأول من المستدرك يقل فيه تعقب الذهبي عن المجلدات الأخرى بشكل كبير وواضح.

## اعتذار الحافظ عن الحاكم:

وهذا الاعتذار الذي ذكره السخاوي أخذه عن شيخه الحافظ ابن حجر ـ رحمهما الله ـ، فإنه قال في «النكت»:

«قيل في الاعتذار عنه: إنه عند تصنيفه للمستدرك كان في أواخر عمره، وذكر بعضهم أنه حصل له تغير وغفلة في آخر عمره، ويدل على ذلك أنه ذكر جماعة في كتاب الضعفاء له وقطع بترك الرواية عنهم ومنع من الاحتجاج بهم، ثم أخرج أحاديث بعضهم في مستدركه وصححها، ومن ذلك: أنه أخرج حديثًا لعبد الرحمن بن زيد بن أسلم، وكان قد ذكره في الضعفاء، فقال: «إنه روى عن أبيه أحاديث موضوعة لا تخفى على من تأملها من أهل الصنعة أن الحمل فيها علمه» » اه.

ولكن السبب الأوجه هو ما ذكره الحافظ أيضًا، وهو أن الحاكم - رحمه الله - الله الكتاب في البداية وجعله مسودًا. وعادة أي إنسان يُؤلف التسامح في أي شيء يرد عليه، ثم بعد ذلك يرجع فينقح ويبيض تلك المسودة، والكتاب بعد التنقيح هو الذي يؤاخذ عليه المؤلف.

فقد ذكر ابن حَجر أن المستدرك مجزء إلى ستة أَجزاء، وقد نجد في حوالي النصف الثاني من المجلد الثاني النصف الأول وبداية النصف الثاني من المجلد الثاني القول بأنه إلى هنا انتهى ما أملاه علينا أبو عبد الله الحاكم.

والمستدرك الآن مطبوع في أربعة مجلدات، والمجلد الأول هو الذي ينطبق عليه كلام الحافظ ابن حجر؛ أي هو الذي أملاه الحاكم، وأما المجلدات الثلاثة الباقية فلا.

ثم يستدرك ابن حجر على هذا بصنيع البيهقي، ويقول: إن البيهقي إذا روى عن شيخه الحاكم حديثًا من الأحاديث التي في الربع الأول في القدر الذي أملاه يصرح بالتحديث، فيقول: حدثنا أبو عبد الله الحافظ، لكن إذا روى حديثًا من الأجزاء الباقية ـ الثلاثة الأرباع الباقية ـ لا يصرح بالتحديث، وإنما أخذ ذلك بطريق الإجازة.

يقول: إن الحاكم - رحمه الله - أدركته المنية ولم ينقح إلا مقدار الربع فقط، فكان - رحمه الله - كلما نقح أحاديث وحذف منها ما أراد أن يحذفه جاء لمجالس التحديث فأملى هذه الأحاديث عليهم، ولما أملى الربع الأول أدركته المنية فتوفي ولم يمل الأرباع الثلاثة الباقية.

وحقيقة أنا أعتبرهذا الكلام في حد ذاته صحيحًا؛ لأنني وجدت فعلاً - أن البيهقي لا يصرح بالتحديث إلا فيما أخذه عن الحاكم في الربع الأول فقط.

وكذلك أيضًا واقع الكتاب يدلنا على هذا، فإن عدد الأحاديث التي انتقدها

الذهبي في الربع الأول حوالي مائة وستين حديثًا فقط، وأما في الأرباع الثلاثة الباقية فإنها تقرب من الألف تقريبًا، فهذا العدد الأخير يعتبر كثيرًا إذا قورن بالعدد الذي في الربع الأول

على كل حال ما دام أن الحاكم - رحمه الله - عرف عنه أنه أملى الربع الأول، ولم يمل الأرباع الثلاثة، وأن الأحاديث المنتقدة في الربع الأول لا تصل إلى درجة الوضع، وإنما أحاديث مما يمكن أن يجتهد فيه الإنسان، ويعذر - على الأقل - في اجتهاده. فهذا هو الذي يمكن أن يعتذر عن الحاكم به، وهذا ما أراه أجود هذه الاعتذارات.

هذا بالإضافة إلى أننا إذا أخذنا في أذهاننا أن الحاكم ـ رحمه الله ـ معروف من منهجه التساهل، مثل ما نرى عند ابن خزيمة وابن حبان، فهما ليسا كالبخاري ومسلم في تنقيح الأحاديث والحرص على انتقاء الحديث الذي لا ينازع فيه من صحح ذلك الحديث.

وبرغم أن البخاري ومسلمًا ـ رحمهما الله ـ احترزا واحتاطا هذا الاحتياط، نجد أن هناك من ينتقدهما، فما بالنا بمن كان أكثر تساهلاً منهما كابن خزيمة وابن حبان؟! بل ما بالنا بمن هو أشد تساهلاً منهما كالحاكم؟!

لا شك أنه إذا أضيف المنهج المتساهل مع كبر السن الذي ذكر - إن صح - ، مع مسألة تنقيح الكتاب - يمكن أن يعتذر عن الحاكم بهذا الاعتذار .

ومع ذلك لا ندعي له العصمة، بل نقول: إنه أخطأ حقيقة حينما صحح بعض الأحاديث التي الضعف فيها ظاهر. بل إن تعقباته بعض الأحاديث أحيانًا لا تحتمل، فإنه ربحا ذكر راويًا من الرواة في بعض كتبه الأخرى في الرجال ثم يخرج له بعض الأحاديث، وهذا مثل ما حدث في كتابه «تاريخ نيسابور» فإنه

قال فيه عن سهل بن عمار العتكي: «إنه كذاب يضع الحديث»، ثم بعد ذلك أخرج له بعض الأحاديث في المستدرك، وحكم عليها بالصحة على شرط الشيخين.

وقد لزم من تساهله في التصحيح تساهله في توثيق الرواة، فإن حكمه بصحة إسناد الحديث مع وجود بعض الرواة الضعفاء في ذلك الإسناد يُفيد تساهله في توثيق بعضهم.

وقد صرّح الحاكم نفسه في بعض كتب المستدرك بتساهله في بعض ما يرويه:

فمن ذلك: أنه أخرج في المجلد الثاني ص١٣ ستة أحاديث في كتاب البيوع، ثم قال: «وهذه الأحاديث الستة طلبتها وخرجتها في موضعها من هذا الكتاب احتسابًا لما فيه الناس من الضيق، والله يكشفها، وإن لم تكن من شرط هذا الكتاب».

وأيضًا فإن هناك بعض الرواة الذين صرّح الحاكم بتوثيقهم عند حكمه على بعض الأحاديث، وبعد البحث نجد أن الراجح من حالهم خلاف ذلك.

فهذه المسألة وما تقدم من ذكره لجماعة من الضعفاء في كتابه «الضعفاء»، وتصحيحه لأحاديثهم في المستدرك عكن الاعتذار فيهما عن الحاكم بأنه صنف كتابه في آخر عمره بعد أن ضعفت قواه وأصابه شيء من النسيان والغفلة، وقد يكون يرى من نفسه أنه بلغ درجة الاجتهاد في الحكم على بعض الرجال بخلاف ما حكم به غيره من الأئمة ؟ بسبب بلوغه مرتبة الاجتهاد.

# التعريف بمستدرك الحاكم على الصحيحين:

## (١ ـ سبب تأليفه للمستدرك: )

ذكر الحاكم في مقدمة المستدرك السبب الدافع له على تأليفه لهذا الكتاب، ويمكن أن نجمل ذلك فيما يلي:

أ- أن البخاري ومسلمًا صنفا في الصحيح كتابين مُهذبين، ولكنهما لم يحكما ولا واحد منهما بأنه لم يصح من الحديث غير ما أخرجاه.

أي كأنه يقول: أنا يمكن أن أؤلف كتابًا في الصحيح زائدًا على ما بالصحيحين؛ لأن البخاري ومسلمًا لم يدعيا حصر الحديث الصحيح فيما أخرجاه.

ب ـ أنه ظهر في عصره جماعة من المبتدعة يشمِّتون برواة الآثار ويدَّعون أن جميع ما يصح من الحديث لا يبلغ عشرة آلاف حديث التي هي مجموع أحاديث الصحيحين تقريبًا.

فألح عليه أهل العلم في عصره للرد على هؤلاء المبتدعة؛ لأنهم يرون للحاكم مكانة عظيمة في نفوسهم، ومشهود له بقوة الحافظة وبالإتقان وبمعرفة علم الحديث بشكل تدل عليه عبارات العلماء الذين أطروه وأثنوا عليه.

ولعل من الأمثلة الطريفة في هذا أن أبا الفضل الهمذاني قدم نيسابور وكان آية في الحفظ، وكان يفتخر على الناس بحفظه هذا، فكان يحفظ القصيدة التي من مائة بيت من أول ما تلقى عليه، فكان يهزأ بأهل الحديث ويقول: ما هذه الكتب ما دمت أحفظ القصيدة التي بهذا الطول من خلال إلقائها على مرة واحدة، فأنتم بادعائكم الحفظ والإتقان لا تبلغون شأني ولا تقاربوني.

فبلغ ذلك الحاكم فألقى إليه جزءًا حديثيًا وقال: أنا لا أريد منك أن تحفظه من أول مرة، بل أمهلك أسبوعًا لتحفظ هذا الجزء، ثم بعد ذلك نرى ما تصنع.

وبعد أسبوع جاء هذا الرجل ورمى هذا الجزء الحديثي على الحاكم، وقال: ماهذا؟ فلان عن فلان، وفلان قال: حدثنا فلان. وكأنه قال: إنها رقية، أو ما إلى ذلك.

فقال له الحاكم: فاعرف قدرك، فهذه الأبيات التي تحفظها كل واحد يستطيع أن يحفظها، ولكن هذا هو الذي يدل على قوة الحفظ والإتقان.

جــ أن جماعة من أعيان أهل العلم بنيسابور سألوه أن يجمع كتابًا يشتمل على أحاديث مروية بأسانيد يحتج البخاري ومسلم بمثلها.

فهذه الأسباب الثلاثة بمجموعها التي دفعت الحاكم ـ رحمه الله ـ تعالى إلى تأليف كتابه «المستدرك».

## (۲ ـ موضوع كتاب المستدرك:)

الكتاب يذكر بعض الأحاديث مرتبة على ترتيب الجوامع؛ أي أنه يضم أحاديث الأحكام وغير أحاديث الأحكام، ورتبه على نفس الترتيب الفقهي المعروف عمومًا، ويرى أنها صحيحة على شرط الشيخين أو على شرط أحدهما، ولم يخرجاها في كتابيهما. وأحاديث أخرى يرى أنها مستوفية للشروط العامة للصحة من اتصال السند وثقة الروأة وعدم الشذوذ وعدم العلة.

وربما أورد في كتابه بعض الأحاديث التي لا يرى أنها صحيحة، ولكنه أوردها لبعض الاعتبارات، كالأحاديث الستة التي أوردها في البيوع وصرح بخروجها عن شرط الكتاب كما تقدم.

# ٣ ـ مجمل منهج الحاكم في المستدرك وبيانه لدرجة الأحاديث وأنواعها عنده:

#### مقصوده بشرط الشيخين أو أجدهما:

اختلف العلماء في مُراد الحاكم بشرط الشيخين أو أحدهما في كتاب «المستدرك»، ومرجع هذا الاختلاف يعود إلى فهم كلامه في مقدمة المستدرك حيث قال: «وقد سألني جماعة من أعيان أهل العلم بهذه المدينة وغيرها أن أجمع كتابًا يشتمل على الأحاديث المروية بأسانيد يحتج محمد بن إسماعيل ومسلم بن الحجاج بمثلها».

ثم قال بعد ذلك: «وأنا أستعين الله على إخراج أحاديث رواتها ثقات قد احتج بمثلها الشيخان أو أحدهما، وهذا هو شرط الصحيح عند كافة فقهاء أهل الإسلام: أن الزيادة في الأسانيد والمتون من الثقات مقبولة، والله المعين على ما قصدته وهو حسبي ونعم الوكيل».

فقول الحاكم في الموضعين: «بمثلها» اختلف العلماء في مراده بها:

فمنهم من قال: إن المقصود بمراده بالمثلية: هو نفس الرواة الذين أخرج لهم الشيخان أو أحدهما، ويعبَّر عن ذلك بأنه أراد المثليّة الحرفية.

قال النووي: «إن المراد بقولهم: على شرطهما: أن يكون رجال إسناده في كتابيهما؛ لأنه ليس لهما شرط في كتابيهما».

وقال العراقي: «وهذا الكلام قد أخذه من ابن الصلاح حيث قال في شأن المستدرك: أودعه ما رآه على شرط الشيخين قد أخرج عن رواته في كتابيهما».

وقال العراقي أيضًا: «وعلى هذا عمل ابن دقيق العيد، فإنه ينقل عن الحاكم

تصحيحه لحديث على شرط البخاري مثلاً، ثم يعترض عليه لأن فيه فلانًا ولم يخرج له البخاري، وكذلك فعل الذهبي في تلخيص المستدرك».

ومن أمثلة المثلية الحرفية قول الحاكم: أخبرنا أبو محمد عبد الله بن محمد بن إسحاق الخزاعي بمكة، قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن أبي مسرة، قال: حدثنا عبد الله بن يزيد المقرئ، قال: حدثنا سعيد بن أبي أيوب، قال: حدثني ابن عجلان عن القعقاع بن حكيم، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا»(۱).

فلو فرضنا أن الحاكم قال: إن هذا الحديث صحيح على شرط الشيخين-مع العلم أنه لم يصححه على شرط الشيخين-؛ فمقصوده بالمثلية الحرفية أن يكون أبو صالح الراوي عن الصحابي قد أخرج له الشيخان في صحيحيهما، وأن يكون الراوي عنه كذلك القعقاع بن حكيم-أخرج له الشيخان، وكذلك ابن عجلان يكون أخرج له الشيخان، وكذلك ابن عجلان يكون أخرج له الشيخان، وسعيد بن أبي أيوب يكون أخرج له الشيخان، وعبد الله بن يزيد المقرئ يكون أخرج له الشيخان، ومن طبقة عبد الله بن يزيد المقرئ حكون أخرج له الشيخان، أما من بعد ذلك فهم المقرئ حكما سنذكر - ، هؤلاء هم الذين أخرج لهم الشيخان. أما من بعد ذلك فهم بعد البخاري ومسلم؛ فهؤلاء لا يشملهم الحكم .

على كل حال: يكون الحكم من هذه الطبقة من الطبقة الثالثة؛ لأن أبا محمد عبد الله بن محمد هذا شيخ الحاكم، وابن أبي مسرة شيخ شيخه، وهاتان الطبقتان مستثنيتان عند الحاكم، لكن من بعدهما هم الذين يشملهم الحكم، فلابد أن يكون هؤلاء الرجال كلهم قد أخرج لهم البخاري ومسلم أنفسهم، فهذه هي المثلية الحرفية.

<sup>(</sup>١) أخرجة مسلم (٢٦٠٤) عن ابن عباس.

ومنهم من قال: «بل المراد بالمثلية: المثلية المجازية، ويعنون بها أن المقصود وصف الرواة الذين احتج بهم الشيخان أو أحدهما، وهذا يعني أن الحاكم يخرج لرواة لم يرو لهم الشيخان أو أحدهما، ولكنهم موصوفون بتوثيق يماثل في درجته درجة من أخرج لهم الشيخان».

وقد قال العراقي رداً على ابن الصلاح وابن دقيق العيد والذهبي في قولهم السابق: «وليس ذلك منهم بجيد؛ فإن الحاكم صرّح في خطبة المستدرك بخلاف ما فهموه عنه، فقال: «وأنا أستعين الله تعالى على إخراجي أحاديث رواتها لا ثقات، قداحتج بمثلها الشيخان أو أحدهما». فقوله: «بمثلها» أي بمثل رواتها لا بهم أنفسهم، ويحتمل أن يراد بمثل تلك الأحاديث، وإنما تكون مثلها إذا كانت بنفس رواتها، وفيه نظر».

ومن هنا نفهم أن العراقي يرجح أن مراد الحاكم أوصاف رواة الشيخين أو أحدهما لا نفس الرواة، وعلى رأي العراقي يكون الحاكم قد أصاب في جملة كبيرة من الأحاديث ما دام الراوي ليس مضعفًا ولامتكلمًا فيه، بل هو ثقة، فلا يضر حتى لو لم يخرج له الشيخان، ويعتبر هذا الحديث على شرط الشيخين.

وقد عارض الحافظ ابن حجر شيخه العراقي في هذا، وقرر أن الحاكم في تصرفه في «المستدرك» يريد نفس الرواة.

فقال ابن حجر: "ولكن تصرف الحاكم يقوي أحد الاحتمالين الذين ذكرهما شيخنا و حمه الله و أنه إذا كان عنده الحديث قد أخرجا أو أحدهما لرواته قال: صحيح على شرط الشيخين أو على شرط أحدهما وإذا كان بعض رواته لم يخرجا له قال: صحيح الإسناد فحسب».

وقال ابن حجر أيضاً: «ويوضح ذلك قوله في باب التوبة لما أورد حديث أبي عشمان عن أبي هريرة وضي الله عنه مرفوعاً: «لا تنزع الرحمة إلا من شقي»(۱)، قال: هذا حديث صحيح، وأبو عثمان هذا ليس هو النهدي، ولو كان هو النهدي لحكمت بالحديث على شرط الشيخين».

فدل هذا على أنه إذا لم يخرج البخاري ومسلم لأحد رواة الحديث فلا يحكم به على شرطهما، وهو عين ما ادعى ابن دقيق العيد وغيره.

وقد قال أيضًا: «إن المراد بشرطهما: رواتهما مع باقي شروط الصحة».

ولكن ابن حجر وجد أيضاً أن هناك أحاديث متعددة في «المستدرك» قرر الحاكم تصحيحها على شرط الشيخين أو أحدهما. وفي رواتها من لم يخرج له الشيخان أو أحدهما، فلم يسعه إلا أن يحمل ذلك على السهو والنسيان من الحاكم؛ حيث قال: «وإن كان الحاكم يغفل عن هذا في بعض الأحيان، فيصحح على شرطهما بعض ما لم يخرجا لبعض رواته، فيحمل ذلك على السهو والنسيان، ويتوجه به حينئذ عليه الاعتراض».

ثم إن ابن حجر استدل على ذلك بدليل قوي جدًا حيث قال فيما معناه: "إن عما يؤيد أن الحاكم أراد نفس الرواة وليس من يماثلهم وأننا نجده أحيانًا يقول: هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه، فلو أراد المثلية المجازية لقال: على شرط الشيخين؛ لأن شرط البخاري أقوى من شرط مسلم، وشرط مسلم داخلٌ فيه، ولكنه لما وجد في بعض رجال الإسناد من أخرج له البخاري ولم يخرج له مسلم صححه على شرط البخاري؛ لأنه يرى أن الحكم منصبٌ على نفس الرواة».

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: المستدرك (٣/ ١٦٠)، والكلام عليه في مختصر المستدرك (٢٠١).

# إلى الأحيث في مستحرية أبي عبد الله التاجم

# (القسم الأول:

أحاديث أخرجها الحاكم بأسانيد احتج البخاري ومسلم برواتها في صحيحيهما، وهذا هو الذي يقول عنه الحاكم: «إنه على شرط الشيخين» ويكون الحاكم قد أصاب في حكمه.

# (القسم الثاني:

أحاديث أخرجها الحاكم، وحكم عليها بأنها صحيحة على شرط البخاري، وبعد البحث نجد أن رواة هذا الإسناد ممن احتج بهم البخاري؛ فيكون الحاكم قد أصاب في حكمه أيضًا.

# القسم الثالث:

الذي يقول فيه الحاكم: «صحيحٌ على شرط مسلم»، وبعد البحث والنظر في رواته نجد أن سنده صحيح على شرط مسلم قد احتج مسلم بجميع رواته؛ فيكون الحاكم هنا قد أصاب في حكمه أيضاً.

# (القسم الرابع:

أحاديث يخرجها الحاكم ويحكم عليها بالصحة على شرط الشيخين، ونجد أن بعض رواتها لم يخرج لهم الشيخان احتجاجًا، وإنما أخرجا لهم في الشواهد والمتابعات والمعلقات؛ فيكون الحاكم قد أخطأ في حكمه على هذه الأحاديث.

# ((القسم الخامس:

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط البخاري، فنجد في رواتها من لم يخرج لهم البخاري احتجاجًا، وإنما أخرج لهم في الشواهد والمتابعات؛ فيكون قد أخطأ في حكمه على هذه الأحاديث أيضًا.

## (القسم السادس:)

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط مسلم، فنجد في رواتها من لم يحتج بهم مسلم، وإنما أخرج لهم في الشواهد والمتابعات. ويكون قد أخطأ كذلك في حكمه على هذه الأحاديث.

#### (القسم السابع:

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط الشيخين، وبعد النظر في أسانيدها نجد الشيخين لم يخرجا لرواتها على صورة الاجتماع.

كأن يكون الحديث من رواية هُشَيْم بن بشير عن الزهري، فكل من الزهري وهُشيم قد أخرج لهما البخاري ومسلم، ولكنهما لم يخرجا لهما بهذه الصورة وهُشيم عن الزهري .

والسبب في ذلك أن رواية هشيم عن الزهري ضعيفة؛ فيكون البخاري ومسلم قد أخرجا للزهري لكن من رواية غير هشيم عنه، وأخرجا كذلك لهشيم لكن من روايته عن غير الزهري. وهذا هو المقصود بصورة الاجتماع أي أن يكون الراوي قد أخذ عن شيخه عند البخاري ومسلم، فيكون الحاكم هنا قد أخطأ؛ لأن الشيخين لم يخرجا لهؤلاء الرواة بهذه الصورة عند الحاكم في المستدرك.

## ( القسم الثامن: )

أحاديث يصححها الحاكم على شرط البخاري، وبعد النظر في أسانيدها نجد أن البخاري قد أخرج لرواتها محتجًا بهم، لكن ليس بصورة الاجتماع هذه التي أخرجها الحاكم.

كأن يروي داود بن حصين حديثًا عن عكرمة، فإن كُلاً من عكرمة وداود بن حصين قد أخرج لهما البخاري، ولكنه لم يُخرج لهما بهذه الصورة، وإنما أخرج لعكرمة من رواية غير داود عنه، وأخرج لداود من روايته عن غير عكرمة. والسبب في ذلك أن رواية داود بن الحصين عن عكرمة رواية منكرة.

# (القسم التاسع:

أن يخرج الحاكم حديثًا ويصححه على شرط مسلم، وبعد النظر في سنده نجد مسلمًا قد أخرج لجميع رواته، ولكن ليس على صورة الاجتماع، وإنما أخرج لهم بغير هذه الصورة.

ومثاله كالمثال السابق بالنسبة لشرط البخاري مع اختلاف الرجال.

ومثاله: أن يروي الحاكم حديثًا من طريق حماد بن سلمة عن حميد الطويل. فكل من حماد بن سلمة وحميد الطويل قد احتج به مسلم، ولكنه لم يحتج بالإسناد على هذه الصورة، فإنه إنما احتج بحماد بن سلمة في روايته عن ثابت البناني، وأما روايته عن غير ثابت فلم يحتج بها مسلم.

# (القسم العاشر:

أن يخرج الحاكم أحاديث ويصححها، ولكن ليس على شرط الشيخين ولا أحدهما، وبعد النظر نجد أن الحديث صحيح الإسناد كما قال الحاكم ـ رحمه الله ـ.

## ( القسم الحادي عشر: )

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط الشيخين ويذكر أنهما لم يخرجا تلك الأحاديث، وبعد النظر والبحث نجد الشيخين قد أخرجا تلك الأحاديث في صحيحيهما، وأن الحاكم واهمٌّ في حكمه.

# ( القسم ألثاني عشر: )

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط البخاري، ويذكر أنه لم يخرج تلك الأحاديث، وبعد النظر والبحث نجد البخاري قد أخرج تلك الأحاديث.

#### ( القسم الثالث عشر: )

أحاديث يصححها الحاكم على شرط مسلم، ويذكر أنه لم يخرجها، وبعد النظر والبحث نجد مسلمًا قد أخرج تلك الأحاديث.

## ( القسم الرابع عشر: )

أحاديث يخرجها الحاكم ويذكر أنها صحيحة على شرط الشيخين أو أحدهما، وبعد البحث نجد في رواتها من لم يخرج له الشيخان ولا أحدهما.

# (القسم الخامس عشر:)

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط الشيخين أو أحدهما أو يصححها فقط دون أن يذكر شرط الشيخين، وبعد البحث نجد أنها حسنة الإسناد فقط. والسبب في ذلك أن الحاكم - رحمه الله - لا يفرق بين الصحيح والحسن.

# (القسم السادس عشر:)

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط الشيخين أو أحدهما أو يصححها فقط، ونجد أنها ضعيفة الإسناد، ولكنها ارتقت إلى الحسن لغيره بمجموع طرقها، سواء أخرج الحاكم تلك الطرق أو لم يخرجها.

# (القسم السابع عشر:

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط الشيخين أو أحدهما أو يصححها فقط وهي ضعيفة، ليس هناك ما يشهد لها.

# (القسم الثامن عشر:

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط الشيخين أو أحدهما أو يصححها فقط، وهي شديدة الضعف.

# (القسم التاسع عشر:)

أحاديث يخرجها الحاكم ويصححها على شرط الشيخين أو أحدهما أو يصححها على شرط الشيخين أو أحدهما أو يصححها فقط، وهي موضوعة، وفي «المستدرك» من هذا الصنف نحو مائة حديث. وقد ذكر الذهبي في «سير أعلام النبلاء» أنه أفردها في مؤلف جمع فيه هذه الأحاديث المائة.

# (ما ألِّف حول المستدرك:

هناك عدة مؤلفات من الكتب التي ألفت حول مستدرك الحاكم، ومن أهمها كتاب «التلخيص» للذهبي. وهذا الكتاب ألفه الذهبي في مقتبل عمره، واستغرقت مدة تأليفه ثلاثة أشهر وأحد عشر يومًا، وهي فترة وجيزة بالنظر إلى عدد أحاديث مستدرك الحاكم التي تقرب من تسعة آلاف وخمسمائة (٩٥٠٠) حديث.

## ( منهج الذهبي في كتابه «التلخيص»: )

نجد الذهبي في «التلخيص» يحذف بعض الإسناد ويذكر بعضه، ويذكر المتن، وقد يختصره أو يتصرف فيه أحيانًا، ثم يذكر كلام الحاكم، فيتعقبه، أو يقره، وقد يسكت عنه.

وعندما يحذف الذهبي بعض الإسناد إنما يحذف الرواة الذين لا كلام له فيهم، ويبقي في الإسناد الرجل الذي يريد أن يتكلم عنه، أو على الأقل الرجل الذي اختلفت فيه عبارات الأئمة.

# أولاً - بالأمثلة التي ذكرها يتضح منهج الذهبي:

فإذا قال الحاكم مثلاً: «هذا حديثٌ صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه»، ووجد الذهبي أن كلام الحاكم صحيح حكاه وذكره ولم يتعقبه بشيء. فيقول بعد الانتهاء من الحديث: «خـم»، أي على شرط البخاري ومسلم.

وإذا صححه الحاكم على شرط البخاري فقط، ورأى الذهبي أن ذلك صواب قال: «خ»؛ أي على شرط البخاري.

وإذا صححه الحاكم على شرط مسلم، ورأى الذهبي أن ذلك صواب قال: «م»؛ أي على شرط مسلم.

وإذا صححه الحاكم فقط، ولم يذكر أنه على شرط الشيخين أو أحدهما،

قال الذهبي: «صحيح».

فهذه صور من أنواع موافقة الذهبي للحاكم على تصحيحه.

## ثانيًا \_ وأما تعقب الذهبي للحاكم فهو على صور أيضًا ومنها:

أن الحاكم قد يصحح الحديث على شرط الشيخين.

فيقول الذهبي «قلت :خ».

فإذا جاء في التلخيص كلمة «قلت» فهي تعني تعقب الذهبي للحاكم.

فإذا قال: «قلت:خ»، أي ليس الحديث على شرط الشيخين، وإنما هو على شرط البخاري فقط.

وإذا قال: «قلت: م»، أي ليس الحديث على شرط الشيخين، وإنما هو على شرط مسلم فقط.

وإذا قال: «قلت: صحيح»، فهو يعني أن الحديث ليس على شرط الشيخين ولا أحدهما، ولكنه صحيح فقط.

وإذا قال: «قلت: فيه فلان لم يخرجا له»، فهو يعني أن الحديث ليس على شرط الشيخين؛ لأنه فيه فلانًا ولم يخرج له الشيخان.

ومثله إذا قال: «فيه فلان لم يخرج له البخاري» أو «مسلم»، ومثله إذا قال الحاكم: «صحيحٌ على شرط البخاري» أو «على شرط مسلم».

وتعقبه الذهبي بأحد هذه التعقبات.

وقد يكون تعقب الذهبي بالنص على أن الشيخين أو أحدهما قد أخرجا الحديث، فإذا قال الحاكم: «هذا حديثٌ صحيح على شرط الشيخين ولم

يخرجاه»، وكان قد أخرجه الشيخان، نجد الذهبي في «التلخيص» يحكي كلام الحاكم فيقول: «خ-م»، ثم يقول: «قلت: قد أخرجاه»، أو أخرجه «خ» أي البخاري، أو أخرجه «م» أي مسلم.

وقد يكون تعقب الذهبي للحكم بتضعيف الحديث، فيحكم الحاكم على الحديث بالصحة على شرط الشيخين أو أحدهما أو بالصحة فقط، ثم يقول الذهبي: «فيه فلان وهو ضعيف» أو «وهو واه» أو «له مناكير»، أو يحكي الذهبي كلام العلماء فيه فيقول مثلاً:

«فيه فلان، ضعَّفه أبو حاتم، وقال النسائي: ليس بثقة».

وقد يكون تضعيفه للحديث بسبب انقطاع في سنده، فيقول: «قلت: مرسل»، وهو يعني بذلك في الغالب-أن التابعي لم يسمع من ذلك الصحابي الذي روى الحديث. فهذا بالنسبة لبعض صور تعقب الذهبي.

# ثالثًا \_ وأما سكوت الذهبي:

فهو قليلٌ في «المستدرك»، وصورته أن يترك كلام الحاكم؛ فلا يذكره ولا يتعقبه بشيء، وإنما يذكر الحديث فقط. وهكذا يكون سكوت الذهبي.

# أوهام الذهبي في التلخيص:

ومما ينبغي لنا أن نعلمه أن الذهبي قد وقع في أوهام كثيرة في «التلخيص»، ومنها في موافقاته للحاكم، وأحيانًا في كلامه على بعض الرواة، وعُذره في ذلك أنه ألفه في مقتبل العمر. ومعلومٌ بأن صغير السن لم ينضج علميًا، ويتضح هذا في اختلاف رأيه في بعض المسائل وفي بعض الرجال بين كتابه «التلخيص» وبين

كتبه المتأخرة كـ «ميزان الاعتدال».

وقد اعترف الذهبي في ترجمة الحاكم في «سير أعلام النبلاء» بأن عمله هذا يحتاج إلى إعادة نظر وتحرير .

# ( تعقب الإمام الذهبي للحاكم: )

وأحيانًا قد يعلق ألحاكم الحديث عن راو مشهور مثل شعبة بن الحجاج؟ والسبب أنه يرى أن هذا الراوي هو مخرج الحديث.

فحينما يكون له على الإسناد كلامٌ يعلق الحديث على الراوي الذي تدور عليه أسانيد الحديث مثل قوله: شعبة عن أبي بلج يحيى سمع عمرو بن ميمون الأزدي . . . إلخ .

ولابد أن يبرز الراوي الذي يريد أن يتكلم فيه، مثل قوله: شعبة عن أبي بلج قال: «م»؛ أي أن الحاكم صححه على شرط مسلم، قال الحاكم: «هذا حديث صحيح لم يخرج في الصحيحين، وهو على شرط مسلم بن الحجاج».

وطريقة الذهبي أن يختصر هذا الكلام كله، فبدلاً من أن يقول: «قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه»، بدلاً من ذلك يحذف كل هذا الكلام ويعبر برمز صغير فقط هو «م»، ومعناه أن الحاكم صححه على شرط مسلم.

وعندما قال: «م» قال: قلت: احتج «م» بأبي بلج. قلت ـ أي الذهبي ـ : لا بحتج به، ووثق، وقال البخاري: فيه نظر.

أي أن الذهبي تعقب الحاكم على هذا الحديث، فقد رأى الحاكم أن مسلمًا

الزهيا

احتج بأبي بلج هذا، وتعقبه الذهبي بقوله: «قلت: لا يحتج به، وقد وثق»، أي على الحتج به، وقد وثق»، أي يتهم من وثقه ويتهم من ضعفه.

فالذهبي إما أنه يقر الحاكم أو يتعقبه؛ فإذا تعقبه فإنما يتعقبه بتصحيح أو بتضعيف أو ببيان أمر من الأمور.

فإذا قال الحاكم: هذا صحيح على شرط البخاري، وحكى الذهبي كلام الحاكم ثم تركه ولم يعلق عليه، قيل: إن الذهبي أقر الحاكم على تصحيحه لهذا الحديث، وذلك مثل قول الذهبي: «يونس عن ابن شهاب عن ابن المسيب أن أبا بكر لما بعث الجيوش نحو الشام مشى معهم حتى بلغ ثنية الوداع، قالوا: يا خليفة رسول الله تمشي ونحن ركب "خ-م".

ويقصد الذهبي بـ «خ-م» أن هذا كلام الحاكم؛ أي أن الحاكم صححه على شرط البخاري ومسلم، فيختصر الذهبي كل هذا الكلام بقوله بين قوسين: «خ-م».

وإذا لم يتعقب الذهبي الحاكم فيقال: إن الذهبي قد وافق الحاكم.

أمَّا إذا تعقبه، كأن يكون الحاكم قد قال على الحديث: «إنه صحيح على شرط البخاري ومسلم»، فيقول الذهبي: «مرسل».

أي ليس الحديث على شرط البخاري ومسلم، فهذا الحديث ضعيف؛ لأنه مرسل.

وقد أخرج الحاكم حديث «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا»(١)، ولم يصححه على شرط البخاري ومسلم، ولا على شرط واحد منهما، وإنما سكت

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

عنه، فقال الذهبي: «قلت: لم يتكلم عليه المؤلف، وإنما سكت عنه وهو صحيح، لذلك لم أره يتكلم على أحاديث جَمَّة بعضها جيد، وبعضها واه. . . إلخ»، فقد تعقب الذهبي الحاكم في هذا الحديث بالتصحيح.

ومن أمثلة ذلك أيضًا حديث عاصم عن زر بن حبيش قال(١):

«خرجت مع أهل المدينة في يوم عيد، فرأيت عمر بن الخطاب يمشي حافيًا شيخًا أصلع آدم أعسر أيسر، طوالاً مشرفًا على الناس كأنه على دابة ببرد قطري يقول: عباد الله ، هاجروا ولا تهجروا، وليتق أحدكم الأرنب يخذفها بالحصى أو يرميها بالحجر فيأكلها، ولكن ليذك لكم الأسل والرماح والنبل».

فقد أخرج الحاكم هذا الحديث وسكت عنه، فتعقبه الذهبي بقوله: «قلت: صحيح».

فإذا أورد الذهبي كلام الحاكم مختصرًا ولم يذكر بعده: «قلت»، ولا ذكر كلامًا، فهذا يعنى أنه يُوافق الحاكم.

وإذا قال: «قلت»، فهذا يعني أنه تعقَّب الحاكم.

# الكلام على ماسكت عليه الذهبي وتوضيح الإشكال في ذلك:

وأمًّا إذا لم يَذكر شيئًا، لا كلام الحاكم ولا شيئًا من قبل نفسه؛ فهذا هو الذي يُقال عليه «سكوت الذهبي».

ومن ذلك حديث زياد بن لبيد الأنصاري قال: أتيت النبي عَلِي وهو يُحدث أصحابه، وهو يقول: «قد ذهب أوان العلم» قلت: بأبي وأمي، وكيف يذهب أوان العلم ونحن نقرأ القرآن ونعلمه أبناءنا ويعلمه أبناؤنا أبناءهم إلى أن تقوم

<sup>(</sup>١) انظر: المستدرك (٣/ ٨١).

الساعة؟ فقال: «ثكلتك أمك يا ابن لبيد، إن كنت لأراك من أفقه أهل المدينة، أو ليس اليهود والنصارى يقرءون التوراة والإنجيل ولا ينتفعون منهما بشيء؟!».

قال الحاكم: هذا حديث على شرط الشيخين ولم يخرجاه(١).

ولم يذكر الذهبي كلام الحاكم في الهامش، ولم يعلق عليه. فمثل هذا يُقال عنه: سكت الذهبي عنه.

وهذه المسألة من المسائل التي يُخطئ فيها كثير من طلاب العلم في هذا الزمان. وأقول: في هذا الزمان؛ لأنها لم تكن واردة من قبل.

فبعض طلبة العلم في الحديث وبعضهم كتب هذا في بعض المؤلفات ـ يقول:

لا نقول: إن الذهبي يُوافق الحاكم، فهذا الكلام غير صحيح؛ لأن الذهبي لا ثيكن أن يخفى عليه مثل هذا الكلام، ونحن نجد أن الذهبي إنما يحكي كلام الحاكم فقط، فكيف تقولون إنه أقر الحاكم؟

وللجواب على ذلك نقول: تختلف أحوال الذهبي مع الحاكم؛ فالذهبي أحيانًا يتعقب الحاكم، وقد أوردت بعض أمثلة التعقب، وأحيانًا يحكي كلام الحاكم فقط، فإذا حكاه يقال له: إقرار وموافقة، وقد بينت مثاله، وأما أنه لا يذكر كلام الحاكم إطلاقًا ولا يتعقبه بشيء، فإن هذا سكوت. فهي إذن ثلاثة أحوال: تعقب، وإقرار، وسكوت.

#### ومثال السكوت:

<sup>(</sup>۱) انظر: المستدرك (۳/ ٥٩٠)، وهو عند الترمذي (٢٦٥٣)، وابن ماجه (٤٠٤٨)، وأحمد (١٦٠٤) وأحمد (٤/ ١٦٠)، وغيرهم.

نجد أن الذهبي سكت عن حديث عمّارة بن حزم قال: رآني رسول الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي قبر، فقال: «انزل من القبر؛ لا تؤذي صاحبه ولا يؤذيك»(١).

فهذا الحديث سكت عنه الحاكم وسكت عنه الذهبي أيضًا، ولكن الذهبي حينما سكت عنه، لم يسكت عنه فيما يظهر، لأنه لا يحوره (٢) فيه الكلام، بل إنه على الحديث عن ابن لهيعة، وكأنه يشير إلى من يقف على الحديث أني أبرزت لك ابن لهيعة فاعرف أنه هو الذي يعتبر علة هذا الحديث.

فأحيانًا قد يصنع الذهبي هذا الصنيع، ويشير للعلة مجرد إشارة بطريقة تعليقه للحديث بهذه الصورة، وأحيانًا لا يصنع هذا.

وبعض طلبة العلم الذين أشرت إليهم، وبعض المؤلفين يرون، أننا حين نقول عن حديث من الأحاديث: إن الذهبي وافق الحاكم وأقره عليه، كأن يقول الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه»، فيذكر الذهبي هذا الحديث في «التلخيص» ويقول: «خ، م»، أي أن الحاكم قال: على شرط البخاري ومسلم، ثم لا يتعقبه بشيء - هم يقولون حينذاك: لا يجوز لكم أن تقولوا: إن الذهبي وافق الحاكم في هذه الحالة.

ومنشأ النزاع أنهم يقولون: الذهبي لم يصرح بموافقة الحاكم، فهو لم يقل: أصاب الحاكم، أو: إنني أوافق الحاكم، ولم ينص في المقدمة على إنني إذا قلت كذا فأنا موافق للحاكم، فكيف تنسبون للذهبي ما لم يقله؟!

<sup>(</sup>١) انظر: المستدرك (٣/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) من الحيرة.

نقول لهم: أولاً عرف دائمًا أن الإنسان حين يحكي كلام عالم من العلماء في مقام من المقامات في مقام من المقامات ولا ينتقده ولا يتعقبه بشيء فهو مقر له.

ومثاله: لو أن أحدكم سألني في مسألة من المسائل، ولتكن مسألة الطلاق ثلاثًا، فقال لي: ما تقول في الطلاق ثلاثًا؟ فقلت له: الشيخ عبد العزيز بن باز يرى أنه يقع واحدة.

فأنا حينما أذكر كلام الشيخ ابن باز ولا أتعقبه بشيء يكون مقصودي موافقته على مثل هذا، ولو لم يكن الأمر كذلك لقلت: الشيخ عبد العزيز يرى كذا، وأنا أرى كذا، هذا من الناحية اللغوية والناحية المنهجية عند العلماء.

ثم إننا إذا نظرنا لصنيع الأئمة من قبل الذهبي حتى هذا العصر الذي خرج فيه، فإذا بنا نجد أن أحداً منهم لم يخالف هذا المنهج، بل إن الزيلعي في «نصب الراية» وهو تلميذ الذهبي - حينما ينقل تصحيح الحاكم يقول في بعض الأحيان: «ووافقه الذهبي».

وقريب من هذا صنيع ابن الملقن، وابن الملقن في طبقة الزيلعي، ولكن لست أدري هل تتلمذ على الذهبي أم لا. يقول ابن الملقن في اختصاره (١) لكتاب الذهبي بعد أن ذكر حديث النبي عَلَيْ أنه قال: «كل سبب ونسب منقطع يوم القيامة غير سببي ونسبي».

قال: أخرج الحاكم هذا الحديث وصححه وتُعقب عليه. ثم بعد ذلك بأوراق في ترجمة فاطمة ـ رضي الله عنها ـ من حديث المسور بن مخرمة مرفوعًا: «إن الأنساب تنقطع يوم القيامة غير نسبي وسببي وصهري»، ثم قال الحاكم:

<sup>(</sup>١) انظر: مختصر المستدرك (رقم ٥٧٦)، وهو أيضًا في المسند (٣٢٣/٤).

صحيح، وأقره الذهبي عليه.

فهذا كلام ابن الملقن، وهو في طبقة تلاميذ الذهبي، فهم كانوا عارفين بأن صنيع الذهبي هذا يعني إقراره للحاكم على هذا التصحيح على هذه الصورة؛ لأننا حين نرجع إلى الحديث الذي ذكره نجد الحاكم قال: «حديث صحيح الإسناد»، ثم حكى الذهبي كلامه فقال: صحيح، أي أنه كلام الحاكم ولم يتعقبه بشيء، فاعتبر ابن الملقن هذا إقراراً من الذهبي.

ثم إن باقي الأئمة كذلك، مثل الشيخ أحمد شاكر والشيخ الألباني وأمثال هؤلاء، بل حتى ابن حجر (١) و السيوطي، ولكن لا أستطيع أن أنسب شيئًا ليس فيه مستمسك، لكن من نظر في تخريجاتهم وجد من هذا جملة، وهذاهو الذي أردت التنبيه عليه في هذه المسألة.

# تفسير خاطئ لعدم إيراد الذهبي الحديث في الاختصار:

يقول بعضهم: يعتبر سكوت الذهبي عن الحديث حينما لا يورد الذهبي الحديث إطلاقًا، فهذا هو الذي نعتبره سكوتًا للذهبي، فيبدو أنهم ما ظفروا بمثل هذه الأمثلة التي ذكرتها من «المستدرك»، ويمكن لمن تتبع الكتاب أن يعلم أن سكوت الذهبي هو بهذه الصورة.

# ( أسباب عدم إيراده للحديث إطلاقًا: )

والذهبي قد لا يورد الحديث إطلاقًا لسبب من الأسباب الآتية:

#### السبب الأول:

لا يكون الحديث في نسخة الذهبي من «المستدرك»، وهذا وارد؛ لأن

<sup>(</sup>١) انظر كلام ابن حجر في لسان الميزان (٢/ ٤٣٤/ ت ١٧٨١).

المستدرك الذي بين أيدينا الآن طبع على بعض النسخ التي سقط منها أحاديث، وبعض الأحاديث محقق مستدرك الحاكم لا يستطيع أن يثبته إلا من «التلخيص»، و «التلخيص» يحذف بعض الإسناد، إلا أن يثبته من «التلخيص» (١).

فإذن بعض النسخ تسقط منها بعض الأحاديث، فقد يكون الحديث سقط من نسخة الذهبي.

#### السبب الثاني:

أن الذهبي قد يحذف الحديث؛ لأنه يرى أنه مكرر، ويصرح بذلك، فيقول: «وقد أعاده الحاكم في الموضع الفلاني»، فتأتي للموضع الفلاني، فتجد الذهبي لم يأت بالحديث اختصاراً منه، فلا داعي لتكرار الحديث.

#### السبب الثالث:

وقد يكون الحديث سقط من نفس تلخيص الذهبي، فإن هذه النسخة التي طبعت سواء المستدرك أو تلخيص الذهبي نسخة سقيمة، وتحتاج إلى إعادة تحقيق وإعادة نظر وضبط على أصول خطية جيدة. وعندي أمثلة كثيرة على سقط مهم جدًا، فأحيانًا في تعقيبات الذهبي للأحاديث نجد الكلام سقط من هذه النسخة المطبوعة، ولكنني أجده في النسخ الخطية وفي نسخة ابن الملقن، فإذن هذه الأمور كلها تكشف هذا الكتاب.

وبذلك أكون قد انتهيت من الكلام باختصار على مستدرك الحاكم، وأرجو أن يكون قد وضح ولو بعض الشيء.

<sup>(</sup>۱) مثاله (۲۸/۳) حديث حماد بن سلمة عن محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة: أن عمرو بن قيس . . . الحديث .

وعلى كل حال: هذا منهج ليس علميًا، لكن الصواب أن يتكلم عن المناهج أنفسها، فيقال: من يتساهل في الأحاديث ويعتبر أن مجرد جمع الطرق الضعيفة، أنه يكفي لجعل الحديث حسنًا لغيره، ويعتمد عليه، فيمكن أن ينقد هذا المنهج ك «منهج»، لكن لا نجعل هناك قضية القضايا هي: منهج المتقدمين ومنهج المتأخرين!!

إذن إطلاق العبارة بهذه الصورة خطأ، ولكن يمكن أن يتكلم عن الشخص، فالسيوطي إذا تناولته بالنقد أستطيع أن أقول: إن السيوطي متساهل، بل له منهج غير جيد، فحينما يرى حديثًا فيه ضعيف شديد وهو الذي فيه راو متروك، وما إلى ذلك \_ يقول: يمكن أن يرتفع ضعفه بتعدد طرقه، وهذا منهج عند السيوطي، وقد صرح به في ألفيته وفي «التدريب».

نقول: هذا المنهج عند السيوطي منهج خطأ، فننقد منهج السيوطي نفسه.

ولو جئنا إلى ابن حجر، نقول: ابن حجر في كلامه على الرواة في «التقريب» جيد، وفي نقده للأحاديث في «فتح الباري» لا بأس به، ولكننا نجده في أجوبته عن «مشكاة المصابيح» في بعض الأماكن عنده شيء من التساهل.

فيمكن أن يحدد كل إنسان بمنهجه الذي يسير عليه، أما أن نعمِّم، فنجعل السيوطي مثل ابن حجر مثل الذهبي مثل ابن كثير مثل ابن تيمية مثل ابن القيم؛ فهذا خطأ، وهم لا يستوون، وليس كلهم واحدًا في مناهجهم.



# سنن ابن ما به

#### $\left(\!\!\left(\,$ lmas ونسبه ومولده: $\right)\!\! ight)$

هو أبو عبد الله محمد بن زيد الربعي مولاهم ـ أي مولى ربيعة ـ ابن ماجه القزويني الحافظ.

يقال له: ابن ماجَه بإسكان الهاء، وهو أول من نطقها، فلا يقال في حال الوصل: ابن ماجة، أو نحو ذلك.

واختلفوا في هذه النسبة، فمنهم من قال: إن والده يزيد يلقب بماجه، ومنهم من قال إنه لقب أو اسم لأمه، ومنهم من قال: بل هو جده، فينبغي أن يقال: محمد بن يزيد بن ماجه.

ولكن الأول الذي ذكرناه ـ وهو أن ابن ماجه لقب لوالده يزيد ـ هو الأثبت، كما صرح بذلك بلديه الرافعي في كتابه «التدوين في ذكر أخبار قزوين» (٢) .

مولده ـ رحمه الله ـ في سنة تسع ومائتين للهجرة؛ ولذلك هو من قدماء من ولد من أصحاب الكتب الستة؛ ولأجل هذا قُدم على النسائي في الذكر، وإلا فكتاب النسائي أولى من كتابه .

<sup>(</sup>۱) انظر: السابق واللاحق: ۱۱۸، وتهذیب الکمال (۲۷/ ۲۰)، و سیر أعلام النبلاء (۱۳/ ۲۷۷)، و تذکرة الحفاظ (۲/ ۲۳۶)، وتهذیب التهذیب (۹/ ۵۳۰)، والبدایة والنهایة (۱۱/ ۵۲)، وتاریخ دمشق (۱۱/ ۲۳/ ب)، ووفیات الأعیان (۶/ ۲۷۹)، وشذرات الذهب (۲/ ۲۶).

<sup>(</sup>٢) تاريخ قزوين (٢/ ٤٩).

### (رحلته في طلب العلم وأهم شيوخه:

رحل ـ رحـمـه الله ـ في طلب العلم إلى خراسان والعراق والحجاز ومصر والشام وغيرها من البلاد، كعادة بقية المحدثين الذين يحرصون على الرحلة في طلب الحديث.

وفي رحلته هذه سمع من العديد من المشايخ منهم:

ابناأبي شيبة، وهما عبد الله وعثمان، ولكنه أكثر من الرواية عن عبد الله بن أبي شيبة الذي هو صاحب «المصنف»، وكثيراً ما يروي عنه.

وروى كذلك عن أبي خيثمة زهير بن حرب، وهو أحد الأئمة المشهورين.

وروى عن دُحيم، وهو من أئمة الجرح والتعديل.

وروى عن أبي مصعب الزهري الذي هو أحد رواة «الموطأ» عن الإمام مالك.

وقد لازم الحافظ على بن محمد الطنافسي فأكثر عنه.

ومن قدماء شيوخ ابن ماجه راويقال له: جُبارة بن مُغلِّس، وهذا راو ضعيف (١) ولولا ضعفه لكان لابن ماجه شرف كبير؛ لأنه يروي أحاديث ثلاثيةً الإسناد من طريق هذا الشيخ.

وعدد الأحاديث الثلاثية في سننه من طريق هذا الشيخ خمسة أحاديث، وليس في سننه أحاديث ثلاثية من غير طريق هذا الشيخ، ولكن هذه الأحاديث ضعيفة.

والحديث الثلاثي هو الذي يكون بين ابن ماجه وبين النبي عَلَيْهُ فيه. ثلاثة رجال هم: شيخه جبارة، وشيخ شيخه، والصحابي الذي هو أنس بن مالك؛ حملأن كل هذه الأحاديث. تقريبًا ـ جاءت من طريقه.

<sup>(</sup>۱) جُبارة بن المغلّس، الحمَّاني، أبو محمد الكوفي، ضعيف، من العاشرة، مات سنة ۲۶۱. روى له ابن ماجه. تقريب َت : ۹۸۸.

### (تلاميذه ورواة السنن عنه:

- أبو الحسن علي بن إبراهيم القطان.
- ـ سليمان بن يزيد، وكلاهما من بلده قزوين.
  - ـ أبو جعفر محمد بن عيسي المطوعي.
    - ـ أبو بكر حامد الأبهري.

وهؤلاء الأربعة هم رواة السنن عن ابن ماجه، ولكن لم تصلنا السنن إلا من رواية أبي الحسن بن القطان فقط، وأما بقية الروايات فلا نعلم عنها شيئًا.

### (عرضه لكتابه السنن على أبي زرعة الرازي ومدى صحة ذلك:

لما ألف رحمه الله هذه السنن قال: عرضت السنن على أبي زرعة الرازي، فنظر فيها فقال: «أظن إن وقع هذا في أيدي الناس تعطلت هذه الجوامع أو أكثرها»، ثم قال: «لعل لا يكون فيه تمام ثلاثين حديثًا مما في إسناده ضعف»، أو نحو ذلك.

وهذه العبارة غريبة جدًا من مثل أبي زرعة الرازي ـرحمه الله تعالى ـ ولذلك قال الذهبي في سير أعلام النبلاء (١) في ترجمة ابن ماجه:

«كان ابن ماجه حافظًا ناقدًا صادقًا واسع العلم، و إنما غض من رتبة سننه ما في الكتاب من المناكب وقليل من الموضوعات، وقول أبي زرعة إن صح ومعنى ذلك أن الذهبي يشكك في صحة نسبة هذا القول إلى أبي زرعة) فإنما عنى بذلك بثلاثين حديثًا الأحاديث المطروحة الساقطة، وأما الأحاديث التي لا

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (٢٧٨/١٣).

تقوم بها حجة فكثيرة، ولعلها نحو الألف».

#### وفاته ـ رحمه الله ـ :

كانت وفاة ابن ماجه ـ رحمه الله تعالى ـ يوم الاثنين، ودفن في يوم الثلاثاء لثمان بقين من رمضان في سنة ثلاث وسبعين ومائتين للهجرة.

وقيل إنه توفي في سنة خمس وسبعين ومائتين للهجرة، ولكن الأول هو الأصح، وله من العمر أربع وستون سنة.

# حصر ما في سنن ابن ماجه من الكتب والأبواب والأحاديث:

ذكر الذهبي-رحمه الله- أن عدد كتب سنن ابن ماجه اثنان وثلاثون كتابًا، ونقل عن أبي الحسن القطان قوله: في السنن ألف وخمسمائة باب.

وقال الذهبي: وجملة ما فيه أربعة آلاف حديث.

والحقيقة أننا إذا نظرنا إلى عدد الكتب في الطبعة التي بتحقيق محمد فؤاد عبد الباقي - رحمه الله و إذا بعدد الكتب سبعة وثلاثون كتابًا عدا المقدمة ، وبالمقدمة يكون ثمانية وثلاثين كتابًا .

وأمَّا عدد الأبواب فألف وخمسمائة وخمسة عشر بابًا، وأما عدد الأحاديث فأربعة آلاف وثلاثمائة وواحد وأربعون حديثًا، ولذلك يكون العدد الذي ذكر عددًا تقريبيًا أو بسبب اختلاف النسخ.

وهذه الأحاديث التي تزيد عن الأربعة آلاف وثلاثمائة وواحد وأربعين حديثًا منها:

ثلاثة آلاف واثنان مخرجة عند بقية الخمسة - البخاري ومسلم وأبو داود

والترمذي والنسائي ـ، أو عند بعضهم .

ومنها ألف وثلاثمائة وتسعة وثلاثون حديثًا زادها ابن ماجه على الخمسة، وهذه الأحاديث التي تربو على ألف وثلاثمائة منها أربعمائة وثمانية وعشرون حديثًا اعتبروها صحيحة، وستمائة وثلاثة عشر حديثًا ضعيفة، ومنها تسعة وتسعون حديثًا ما بين واه ومنكر ومكذوب.

وهذا فيما يظهر أنه بحسب تصحيح البوصيري لهذه الأحاديث، فإن الحافظ البوصيري ألَّف كتابًا سماه «مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه»، وأورد الأحاديث التي زادها ابن ماجه على بقية الخمسة وحكم عليها، فبناء على أحكامه جاءت هذه الإحصائية.

أما الشيخ الألباني، فإنه أفرد الصحيح عن الضعيف في سنن ابن ماجه، وبحسب حكم الألباني يكون عدد الأحاديث الضعيفة في سنن ابن ماجه لا يزيد على ثما نمائة حديثًا، ومن هذه الأحاديث الموضوعة حديث لا يشك في وضعه، وهو حديث في فضل قزوين (١)، أورده ابن ماجه و رحمه الله . ولأن بلده قزوين .

<sup>(</sup>۱) انظر: سنن ابن ماجه (۲۷۸۰)، كتاب الجهاد، باب ذكر الديلم وفضل قزوين، وهو عن أنس ابن مالك، قال رسول الله عَلَيُه : «ستفتح عليكم الآفاق، وستفتح عليكم مدينة يقال لها قزوين. من رابط فيها أربعين يومًا أو ليلةً، كان له في الجنة عمودٌ من ذهب. عليه زبرجدة خضراء. عليها قبةٌ من ياقوتة حمراء ... الحديث.

أخرجه ابن الجوزي في « الموضوعات» (٢/ ٣١٦) (٨٨٤) وقال: هذا حديث موضوع لا شك فيه ، فأول مَن فيه من الضعفاء « يزيد بن أَبان»: قال شعبة: لأن أزني أحب الي من أن أحدث عنه . وقال النسائي: متروك الحديث. وقال ابن حبان: لا يحل الرواية عنه .

والثاني: «الربيع بن حبيح»، قال عفان: أحاديثه كلها مقلوبة، وضعفه يحيى . . . إلخ . والثالث: «داود بن المحبّر». قال أحمد والبخاري: هو شبه لا شيء. وقال ابن المديني: ذهب =

### مميزات الكتاب:

هذا الكتاب من مميزاته التي ذكرت وحمدت له أنه حسن الترتيب، وسرد الأحاديث فيه باختصار من غير تكرار.

يقول صديق حسن خان في كتابه «الحطة»:

وهذا ليس في شيء من الكتب الستة بهذه الصورة. أي تحفظه على تكرار الأحاديث، حيث إنه لا يكررها في الغالب، وإن كان مسلم رحمه الله يكن أن يكون قريبًا من هذا، فإن مسلمًا لا يكرر الحديث في مواضع، وأما تكراره للحديث في موضع واحد، إن كان هذا هو مقصد صديق حسن خان، فنعم.

وللمزي مقولة بالنسبة لهذه الأحاديث الزوائد. أي التي يتفرد بها ابن ماجه عن بقية الخمسة ـ اتكأ عليها كثير من العلماء، حينما ذكر أن الغالب على ما يتفرد به ابن ماجه الضعف.

وأيضًا نقل هذا القول الحافظ ابن القيم - رحمه الله - في كتابه «زاد المعاد» (۱) نقله عن أبي العباس ابن تيمية - رحمه الله -، و نقل أيضًا في نفس الموضع عن المزي قوله: «وكتاب ابن ماجه إنما تداولته شيوخ لم يعتنوا به، بخلاف صحيحي

<sup>=</sup> حديثه. وقال أبو حاتم الرازي: غير ثقة. وقال الدارقطني: متروك.

ثم قال ابن الجوزي: ولا أتهم بوضع هذا الحديث غيره. والعجب من ابن ماجه مع علمه كيف استحل أن يذكر هذا في كتابه السنن. ولا يتكلم؟! ا. هـ

وفي الزوائد: هذا إسناده ضعيف، لضعف «يزيد بن أبان الرقاشي، والربيع بن صبيح، وداود ابن المحبّر»، فهو مسلسل بالضعفاء.

وانظر: «تنزيه الشريعة» (٢/ ٥٠)، و «اللآلي» (١/ ٤٦٣)، و «الفوائد المجموعة» ص (٣٧٤) رقم (١٢٣٧)، و «السلسلة الضعيفة» (٣٧١).

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المعاد (١/ ٤٣٥، ٤٣٦).

«البخاري ومسلم»، فإن الحفاظ تداولوهما واعتنوا بضبطهما وتصحيحهما. قال: ولذلك وقع فيه أغلاط وتصحيف».

وسبب إيراد ابن القيم لهذه العبارة أن هناك حديثًا أشكل على ابن القيم فأخذ ابن القيم يناقش هذه القضية، ويشكك في أن الحديث جاءت عبارته هكذا صحيحة مستقيمة، بل يقول: إن الخطأ فيما يظهر من نفس رواة السنن لابن ماجه.

وأما ما ذكره عن المزي وأبي العباس ابن تيمية من أن الغالب على ما يتفرد به ابن ماجه الضعف؛ فهذا مؤداه إلى أن كثيراً من الأحاديث التي يتفرد بها ابن ماجه ضعيفة؛ وهذا صحيح، فكون هناك جملة تصل إلى نحو ستمائة حديث أو أكثر من هذا بقليل، فهذا ولا شك عدد غير قليل.

ولكن لا يعني هذا أن جميع الأحاديث التي يتفرد بها ابن ماجه ليس فيها صحيح؛ لأن هناك من غلط وحكم على جميع الأحاديث التي تفرد بها ابن ماجه بالضعف، وهذا القول ليس على إطلاقه، وقد تعقب ابن حجر ـ رحمه الله تعالى - هذه المقولة، وقال ما معناه: «بل هناك أحاديث نبهت عليها وهي صحيحة، وهي عا تفرد بها ابن ماجه ـ رحمه الله ».

وقد بينت قبل قليل في الإحصائية أن من هذه الأحاديث الزائدة حوالي أربعمائة وثمانية وعشرين حديثًا صحيحًا، وذلك بناءً على قول البوصيري، وإن كان هناك مجال للانتقاد .

تنبیه:

ومن الأمور التي يحسن التنبيه عليها بالنسبة لسنن ابن ماجه أن بعض الناس

يظن أن جميع الأحاديث المروية في هذا الكتاب المطبوع المتداول بأيدي الناس من رواية ابن ماجه، والحقيقة أن هناك بعض الزيادات التي زادها أبو الحسن القطان الذي هو الراوي للسنن عن ابن ماجه، فقد زاد على كتاب ابن ماجه.

وهذا يحصل في بعض كتب السنن، فبعض الناس أيضًا يخطئ حينما يظن أن كل حديث مروي في مسند الإمام أحمد ورحمه الله من رواية الإمام أحمد؛ فيقول: أخرجه الإمام أحمد في المسند، وإنما هذا الحديث لا يكون رواه الإمام أحمد إطلاقًا؛ لأن هناك زيادات لعبد الله ابن الإمام أحمد، وهناك زيادات قليلة للقطيعي، ولكن غالب الزيادات لعبد الله ابن الإمام أحمد.

فلابد إذن من التركيز والنظر في الإسناد، فإذا جيء بالإسناد في المسند المطبوع هكذا: «حدثنا عبد الله قال: حدثني أبي . . . » فهذا هو الذي يكون من المسند .

وأما إذا قال: «حدثنا عبد الله قال: حدثنا فلان» وسمى شيخًا غير أبيه، فهذا يعتبر من زيادات عبد الله ابن الإمام أحمد.

وكذلك لابد حين التطلع في سنن ابن ماجه من التنبه إلى أن زيادات أبي الحسن القطان لا تنسب لابن ماجه، فقد ألف الدكتور مسهر الدينبي - حفظه الله رسالة في جمع هذه الزيادات والتنبيه عليها، والرسالة مطبوعة بعنوان «زيادات أبي الحسن القطان على سنن ابن ماجه»، وعدد هذه الزيادات أربع وأربعون زيادة.

ولكن ليس كلها أحاديث مرفوعة إلى النبي عَلَيْهُ ، بل إحدى هذه الزيادات من كلام الشافعي ـ رحمه الله ـ في توجيه سؤال وجه إليه عن السبب من كون بول الغلام يرش منه وبول الجارية يغسل، فنبه الشافعي ـ رحمه الله ـ إلى أن الأصل يعود إلى أن

الغلام عبارة عن ذكر، والذكر خلق من طين، وأن الجارية خلقت من لحم ودم، لأنها خلقت من آدم كما قال الله جل وعلا : ﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾(١).

كذلك أيضًا من هذه الزيادات زيادة من أبي الحسن القطان في تفسير لفظة غريبة، وهي قوله: «قال أبو الحسن القطان: العلادي: العصا».

وهذه الزيادة طفيفة، وباقي هذه الزيادات يُوردها في الغالب، لأن هذا الحديث تحصَّل له بعلو، أي مثله مثل المستخرجات تمامًا، فنجد مثلاً حينما يأتي أبو عوانة الذي توفي بعد وفاة مسلم بن الحجاج بنحو ستين عامًا، فيروي حديثًا يشترك مع مسلم في شيخه، فهذا يعتبر علو إسناد.

فأبو الحسن القطان حينما يجد حديثًا يرويه ابن ماجه عن شعبة بواسطة راو، ويحصل له هو أيضًا الحديث بواسطة راو غير شيخ ابن ماجه، فنجد أنه يأتي بهذا الحديث أيضًا بهذه الصورة ليدلل على أن هذا الحديث تحصَّل له بعلو إسناد، برغم أنه من تلاميذ ابن ماجه، فإنه ساوى شيخه ابن ماجه في علو هذا الإسناد.

### (إضافة سنن ابن ماجه للكتب الخمسة:)

لم يخالف أحد من العلماء في كون الكتب الخمسة هي دواوين الإسلام المشهورة، ولكن اختلفوا في سادس هذه الكتب، فنجد أن أول من أضاف سنن ابن ماجه لهذه الخمسة ليصبح سادسها هو أبو الفضل محمد بن طاهر بن القيسراني، وهذا في كتابين من كتبه؛ الأول: هو الذي ألفه في أطراف الكتب الستة، وجعل سادس هذه الكتب سنن ابن ماجه، والثاني: رسالة في شروط الأئمة الستة، وجعل سادسهم ابن ماجه؛ فيعتبر هو أول من أضاف سنن ابن ماجه. رحمه الله ـ للكتب الستة.

سورة الأعراف: الآية، ١٨٩.

ثم تبع أبا الفضل على ذلك من جاء بعده، فتبعه ابن عساكر حينما ألف كتابًا في «أطراف السنن الأربعة»، وهو الذي ضمه المزي إلى زيادات خلف الواسطي، وأبي مسعود الدمشقي ليصبح كتاب «تحفة الأشراف».

كذلك الحافظ ابن عساكر له كتاب في شيوخ الأئمة الستة، وهو «المعجم المسند»، وقد ذكر فيه سادس هؤلاء الأئمة ابن ماجه رحمه الله.

ثم تبعهم أيضاً الحافظ عبد الغني المقدسي حينما ألف كتابه المشهور «الإكمال في أسماء الرجال» الذي أصبح عمدة لرجال الكتب الستة، وهو الكتاب الذي هذبه المزي وحمه الله في كتابه «تهذيب الكمال»، ويعتبر المزي أيضاً ممن جرى على نفس الوتيرة، فتبع هؤلاء في اعتبار سنن ابن ماجه سادس الكتب الستة.

#### ( أول مَن أخرج ابن ماجه من الكتب الستة: )

وأما مَن خَالف، فأول مَن نعرفه خالف في هذا هو رزين بن معاوية العبدري في كتابه «تجريد الصحاح والسنن»، وهو الأصل لكتاب «جامع الأصول» لابن الأثير، فرزين وابن الأثير عداً سادس الكتب الستة «الموطأ» للإمام مالك لا سنن ابن ماجه.

وإنما قدَّم مَن قدَّم سنن ابن ماجه على موطأ الإمام مالك لكثرة زوائد ابن ماجه على الكتب الخمسة، بخلاف موطأ الإمام مالك، فإنه ليس كثير زوائده، بل قد يكون ليس له زوائد على الكتب الخمسة.

والمقصود بالزوائد: الأحاديث المرفوعة، أما بالنسبة للآثار فهذا أيضًا جعلوه من جوانب التفضيل لسنن ابن ماجه على موطأ الإمام مالك؛ لأن موطأ الإمام مالك يشتمل على موقوفات على الصحابة، ومقطوعات على التابعين، وعلى

بلاغات؛ وهي الأحاديث التي يقول فيها مالك: بلغني عن رسول الله عَلَيْ كذا، أو عن أبي بكر كذا، أي أنه يذكر الحديث بلاإسناد، وكذلك المراسيل، فإنها كثيرة أيضًا في موطأ الإمام مالك، فلهذا السبب، وللسبب السابق، وهو وجود الزيادات عند ابن ماجه قدَّم مَن قدم سنن ابن ماجه على موطأ الإمام مالك.

أما من خالف فاعتبر موطأ الإمام مالك هو سادس الكتب الستة، فلأجل أن غالب ما ينفرد به ابن ماجه هو من الأحاديث الضعيفة، فلهذا غضوا الطرف عن سنن ابن ماجه، واعتبروا موطأ الإمام مالك هو سادس هذه الكتب.

مع العلم بأن هذا أيضًا ليس محل الخلاف؛ بل هناك مَن خَالف واعتبر سادس الكتب الستة هو سنن الدارمي أو مسند الدارمي، وهذا أول مَن أثاره مغلطاي، وتبعه على ذلك العلائي، فقالوا: ينبغي أن يكون سادس الكتب الستة مسند الدارمي أو سنن الدارمي، ولكن مغلطاي زاد على ذلك، فزعم أن الدارمي عن ألّف في الصحيح، وأنه عمن سبق البخاري إلى التأليف في الصحيح، فهو يقول: ليس البخاري هو أول مَن ألّف في الصحيح المجرد. وانتقده على ذلك الحافظ ابن حجر، ومن أراد أن يُطالع هذا فليطالعه في كتاب «النكت».

وقد دلل ابن حجر على أن سنن الدارمي يمكن أن تعتبر صحيحة ، وأن مغلطاي حينما أثار هذه الدعوى إنما اعتمد على عبارة جاءت على طرة نسخة من سنن الدارمي ، فقد ظن مغلطاي أنها بخط الحافظ المنذري ، وإنما هي بخط راو آخر ليس من أهل العلم الذين يعتمد على أقوالهم ، ولكن خطه يشبه خط الحافظ المنذري ؛ لذلك لم يعد أحد سنن الدارمي مما ألف في الصحيح المجرد .

فلذلك خطّاً الحافظ ابن حجر مغلطاي على مقولته هذه، مع اعتراف الحافظ ابن حجر بأن سنن الدارمي أوْلى بالتقديم من سنن ابن ماجه؛ لأن الضعيف في

سنن الدارمي أقل بكثير من الضعيف في سنن ابن ماجه.

ولكن الذي يظهر أن مثل ابن طاهر المقدسي لم يلتفت إلى سنن الدارمي لأجل احتوائها على الآثار الموقوفة والمقطوعة؛ لذلك غض الطرف عنها.

وإنما قدَّموا سنن ابن ماجه؛ لأنها متضمنة للحديث المرفوع ولجودة ترتيبها ولجودة سياقه للأحاديث واختصاره للمتون، ولبعض الجوانب قدمت سنن ابن ماجه مع ما فيها من الأحاديث الضعيفة، بل حتى الموضوعة، ويذكر الحافظ الذهبي أن هذا هو الذي حطّ قيمة سنن ابن ماجه عن بقية الكتب الستة، وإلا ففيها جوانب يمكن أن تفضل بها هذه السنن على غيرها.

### ( طبعات سنن ابن ماجه: )

وأختم كلامي هذا بالكلام عن طبعات سنن ابن ماجه، فأقول: طبعت سنن ابن ماجه عدة مرات، من أهمها طبعة مع شرح السندي، وهي طبعة قديمة.

والطبعة المشهورة هي التي بتحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، وإنما اشتهرت؛ لأنها تتلاقى مع ترقيم المستشرقين في المعجم المفهرس.

وكذلك هناك طبعة أخيرة، وهي التي حققها الدكتور محمد مصطفى الأعظمي، ولكن هذه الطبعة تنقص حوالي مائتي حديث عن الطبعة التي حققها محمد فؤاد عبد الباقي، وكنت قد سألته عن هذا، فقال: أنا أخذت رواية من روايات سنن ابن ماجه، وهي رواية معتمدة على نسخة موثقة صحيحة، فأردت أن يكون هذا نموذجًا من الأعمال التوثيقية لبعض كتب السُّنة؛ لأنه كانت هناك مناقشة مع بعض الناس في ضرورة إعادة النظر في كتب السنة، وضرورة توثيق أصولها وضبط نصوصها، فكأن من تناقش معه أثار عليه دعوى، وقال: أنت

تريد أن تشكك في أصول السنة وما إلى ذلك، فقال: إنني أردت أن أقدم نموذجًا من الفكرة التي دعوت إليها، فاخترت أصغر الكتب، وهي سنن ابن ماجه، وأخذت نسخة موثقة فنشرتها.

وقد ذكر أن هذه النسخة كونها تنقص عن النسخة المطبوعة حوالي مائتي حديث أو نحو ذلك، فلست أنفي أن تكون تلك الأحاديث الزائدة من سنن ابن ماجه، ولكني قلت: هذه نسخة من نسخ سنن ابن ما جه، أما مَن أراد أن يُضيف الأحاديث الباقية فعليه توثيقها. هذا موجز ما ذكره لي.

#### ( شروح سنن ابن ماجه: َ

بالنسبة للشروح لسنن ابن ماجه، فتعتبر أكثر من الشروح على سنن النسائي، فقد اعتنى بها الكثير من الأئمة، ولكن من أهمهم شرح لابن الملقن، وشرح للسيوطي اسمه «مصباح الزجاجة»، وشرح للسندي.

وهناك ما يشبه التعليقات بعنوان: «ما تمس إليه الحاجة لمن يطالع سنن ابن ماجه» لأحد الهنود.

وهذا تقريبًا أبرز ما هناك، مع الإشارة إلى تلك الزوائد التي أخرجها البوصيري. رحمه الله ـ في كتابه «مصباح الزجاجة في زوائد سنن ابن ماجه».

وهذا ما يتعلق بالكلام على سنن ابن ماجه.

أسأل الله على نبينا محمد عَلَيْه . وصل اللهم وسلم على نبينا محمد عَلِيه .

# سنن النسائي(١)

سنن النسائي إحدى الكتب الستة التي اشتهرت عند القاصي والداني.

#### ((اسمه ومولده: )

مؤلف هذا الكتاب هو أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن بحر الخرساني النسائي القاضي.

وُلد ـ رحـمـه الله ـ في مدينة نسا في عام خمسة عشر ومائتين، وقيل في عام أربعة عشر ومائتين للهجرة .

والاختلاف جاء بسبب رواية رويت عنه، وبسبب كلام لتلميذه أبي سعيد بن يونس صاحب تاريخ مصر؛ فأبو سعيد ذكر أن مولده في عام خمسة عشر أو أربعة عشر، والنسائي نفسه لما سئل عن مولده متى، قال: يشبه أن يكون في عام خمسة عشر ومائتين، فهو إذن لم يقطع ولم يجزم بهذا؛ لأنه لم يضبط تاريخ مولده، لكنه استدل على ذلك بأنه رحل إلى قتيبة بن سعيد في عام ثلاثين ومائتين، وكأنه يستشف أن عمره إذ ذاك كان خمسة عشر عامًا، فيكون مولده تقريبًا في حدود عام خمسة عشر ومائتين.

(۱) مصادر ترجمته: طبقات العبادي: ٥١، الأنساب: ٥٥٥/ أ، المنتظم: ١٣١٦، الكامل في التاريخ: ٨/ ٩٦، وفيات الأعيان: ١/ ٧٧، تهذيب الكمال: ١/ ٢٣، سير أعلام النبلاء (١٢٥/١٤)، تذكرة الحفاظ: ٢/ ٦٩، الوافي بالوفيات: ٦/ ٤١٦، مرآة الجنان: ٢/ ٢٤٠، طبقات الشافعية: ٣/ ١١، البداية والنهاية: ١١/ ١٢٣، تهذيب التهذيب: ١/ ٣٦، حسن المحاضرة: ١/ ٣٤٩، شذرات الذهب: ٢/ ٢٣٩.

#### (طلبه للعلم:)

طلب ـ رحمه الله ـ العلم منذ الصغر، وهذا أفاده كثيراً جداً، كما سنشير اليه . فنجده رحل إلى قتيبة بن سعيد في سنة ثلاثين ومائتين، وأقام عنده ولازمه أكثر من سنة؛ ولذلك يعتبر إسناد النسائي عالياً في بعض الشيوخ، ومن جملتهم قتيبة بن سعيد الذي كان مولده في عصر مبكر، فقتيبة بن سعيد كان مولده في سنة تسع وأربعين ومائة، فهو عاش تقريباً حوالي مائة عام، فظفر النسائي بأسانيد عالية من هذا الباب، ومن جملتها أحاديث ابن لهيعة التي يرويها عنه قتيبة بن سعيد كما سنشير إلى ذلك أيضاً.

ثم إنه لم يقتصر في السماع على قتيبة بن سعيد، بل سمع من أئمة آخرين، مثل إسحاق بن راهويه، وأحمد بن منيع، وعلي بن حجر السعدي، ومن أبي داود، والترمذي، ومن أبي حاتم، وأبي زرعة الرازيين، ومن محمد بن يحيى الذهلي، وعمرو بن علي الفلاس، وأبي كريب محمد بن العلاء، ومحمد بن بشار، ومحمد بن المثنى، وهنّاد بن السرّى، وأمثال هؤلاء الشيوخ الذين أدركهم وروى عنهم، ومعظمهم من شيوخ أصحاب الكتب الستة، وبخاصة البخاري ومسلم . فإذن هو شارك البخاري ومسلم في كثيرٍ من شيوخهم؛ ولذلك ظفر بالأسانيد العالية.

### ( روايته عن البخاري: )

اختلف هل سمع النسائي من البخاري وروى عنه أم لا؟ فنجد المزي في تهذيب الكمال يقطع بأنه لم يرو عن البخاري، وأن الذي وقع في السنن حينما قال: حدثنا محمد بن إسماعيل، وقيل عنه البخاري، أن هذا من تصرف بعض

الرواة، والحقيقة أنه لم يسمع من البخاري، وهذه وجهة نظر المزي.

لكن بعد التتبع وجد أنه فعلاً روى عن البخاري، ومن أراد الإفاضة في هذه المسألة فليراجع كتاب «بغية الراغب المتمني في ختم النسائي برواية ابن السني» للسخاوي، فإنه بين هذه المسألة، وأظن كذلك أن «بشار معروف» في تعليقه على «تهذيب الكمال» وضح هذا أيضاً.

وكان من أدب الطلب عندهم في ذلك العصر الرحلة في ظلب الحديث، وهذا الذي حرص عليه وصنعه النسائي، وهو الذي أفاده في الحصول على الأسانيد العالية، فإنه رحمه الله رحل إلى عدة بلدان منها خراسان والحجاز ومصر والعراق والجزيرة والشام، وسمع من كثير من الشيوخ، وكان حريصًا على التلقى، حتى وإن كان يصاحب ذلك شيء من العناء بل ربما المذلة.

### (روايته عن الحارث بن مسكين من وراء الستار:)

قدم ـ رحمه الله ـ على الحارث بن مسكين ، وسمع منه ، ولكنه لم يستطع السماع منه مباشرة ـ أي بحضور الحلقة كما يحضرها بقية التلاميذ ـ ، وإنما كان يستمع من وراء ستار ؛ ولذلك نجد النسائي في سننه إذا روى عن الحارث بن مسكين يقول : قرئ على الحارث بن مسكين وأنا أسمع ، أو يأتي بصيغة مثلاً : أخبرنا الحارث بن مسكين قراءة عليه وأنا أسمع .

فهو يشير بهذا الصنيع إلى أنه لم يأخذ عن الحارث بن مسكين، كما أخذ عن بقية الشيوخ الذين لا يقيد ذلك بالقراءة عليهم حال سماعهم.

وقيل في السبب الذي دعى النسائي إلى عدم السماع من الحارث بن مسكين مباشرة، أنهما كانا قاضيين، وحصل بينهما شيء من الخلاف الذي يحصل في الغالب بين الأقران؛ ولذلك لم يستطع النسائي الحضور إلى حلقة الحارث بن مسكين لما بينهما من الشحناء.

وقيل سبب غير ذلك، وهو أن الحارث بن مسكين وحمه الله كان مؤاخداً من قبل السلطان في عصره، ويبدو أنه كان متخوفاً من السلطان، فدخل عليه النسائي بزي أنكره، ولم يكن يعرفه، فقد كان النسائي لابساً لقلنسوة وثياب تشبه ثياب أعوان السلطان، فخشي الحارث بن مسكين أن يكون النسائي من أعوان السلطان، فخشي أن يكون قد دُس عليه لينقل كلامه إلى السلطان، فمنعه من الحضور إلى الحلقة؛ فأصبح يحضر من وراء الستار ويسمع ويقيد.

#### دكر الوقيعة التي بينه وبين أحمد بن صالح المصري:

سمع - رحمه الله - في رحلته إلى مصر من أحمد بن صالح المصري الذي هو أحد الأئمة الذين في طبقة الإمام أحمد، وهو إمامٌ مشهور كثرت عبارات العلماء في الثناء عليه، إلا أن النسائي بدلاً من الرواية عن هذا الإمام والثناء عليه، انقلب على الضد، فأصبح ينال من أحمد بن صالح المصرى، ويتكلم فيه، ويتهمه بالكذب، إلى غير ذلك من العبارات التي وردت عن النسائي في حق هذا الإمام.

وقبل أن أذكر السبب في ذلك أذكر بقصة أبي داود عندما كان حريصًا على السماع، بل حتى على إسماع أبنائه من الشيوخ الذين يستطيع أن يسمعهم منهم، ومن ذلك أنه رحل بابنه عبد الله إلى أحمد بن صالح المصري وأحضره معه في الحلقة، وقد وضع أبو داود لابنه عبد الله لحية مستعارة؛ لأن أحمد بن صالح لم يكن يسمح للمردان بالحضور إلى حلقته.

وقد وردت القصة بلفظ آخر، ولعله هو الأصوب، وهو أنه قيل: إن أبا داود أحضر ابنه وهو أمرد، ولم يكن وضع له هذه اللحية التي قيل إنه وضعها له، وحينما أحضره رفض أحمد بن صالح أن يحدث حتى يخرج أبو داود ابنه، فقال له أبو داود: إنه أحفظ وأذكى من الملتحين فامتحنه، فامتحنه أحمد بن صالح فوجده أهلاً للتحمل، فسمح له باستثناء.

وقد قيل إن أحمد بن صالح كان عسرًا وشديدًا في الإسماع، لايسمع أحدًا حتى يأتيه برجلين يزكيانه، فيحتاج أن يأتي قبل ذلك فيستأذن ويأتي بمن يزكيه، وكان لا يسمح للمردان أيضًا؛ ومع ذلك قالوا فيه عسر وشدة في خلقه، بل وصف رحمه الله بشيء من العُجب والتيه؛ كل هذا يبدو أنه كان عاملاً في الوقيعة التي وقعت بينه وبين النسائي.

فيقال: إن النسائي جاء وحضر على اعتبار أنها كبقية حلقات الشيوخ، فلما جاء رفض أحمد بن صالح المصري إسماعه، لأنه يعتبر دخل البيوت من غير أبوابها في نظر أحمد بن صالح المصري، فطرده من حلقته، فوقع هذا في نفس النسائي، فأصبح يتكلم في أحمد بن صالح المصري؛ ولذلك قال العلماء: إنه لا يسمع كلام النسائي في أحمد بن صالح المصري لهذا السبب.

ثم إنه رحمه الله ـ في حال الرحلة يبدو أنه راق له المقام في مصر؛ فأقام فيها واستوظنها حتى توفاه الله .

ولقد عمر النسائي - رحمه الله - حيث عاش قريبًا من تسعين عامًا ، وقد توفاه الله في سنة ثلاثمائة وثلاثة للهجرة .

وكان النسائي قد ظفر بأسانيد عالية مما جعل التلاميذ يحرصون على السماع

من النسائي وعلى لُقيِّه.

أي أن هناك عاملين أساسيين:

العامل الأول: أن النسائي عمر فعاش مدة تقرب من تسعين عامًا.

العامل الثاني: أنه طلب العلم في الصغر، أي ليس كالترمذي الذي أشرنا إلى أنه تأخر طلبه للعلم؛ فالنسائي طلب العلم في الصغر، ولما طلب العلم ظفر بأسانيد عالية مثل قتيبة بن سعيد، وإسحاق بن راهويه، وأمثالهم؛ فهذه الأسانيد العالية التي حصلت للنسائي جعلت طلبة العلم يحرصون على السماع منه؛ لأنهم سيظفرون أيضًا بعلو الإسناد.

#### تلاميذه:

نجد كبار الأئمة تتلمذوا على النسائي، ومن هؤلاء: ابن حبان صاحب «الصحيح»، والعقيلي صاحب «الضعفاء»، وابن عدي صاحب «الكامل»، والدولابي ومع العلم بأنه يعتبر من أقران النسائي ولكنه سمع منه وهو صاحب كتاب «الأسماء والكنى»، والطحاوي صاحب «شرح معاني الآثار» و «مشكل الآثار» وصاحب «الطحاوية»، وأبو عوانة صاحب «المستخرج على صحيح مسلم»، وأبو سعيد بن يونس صاحب «تاريخ مصر»، والطبراني - الإمام المشهور صاحب «المعاجم الثلاثة»، وابن السني صاحب «عمل اليوم والليلة» وكتاب «القناعة»، والذي هو أحد رواة السنن، كما سيأتي إن شاء الله، وغير هؤلاء كثير.

### كتابه «خصائص عليّ»:

وذات مرة دخل النسائي ـ رحمه الله ـ دمشق، فرأى كثيرًا من أهلها منحرفًا ـ كما يقول ـ عن علي ، أي ليس لعلي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ مكانة عندهم،

بل ربما تناوله بعضهم بالوقيعة؛ فألّف كتاب «خصائص علي» فذكر فيه فضائل على - رضي الله عنه ـ رجاء أن يهديهم الله .

وقد أنكر عليه بعض الناس؛ لأنه ترك الشيخين-أبا بكر وعمر-وصنف في علي؛ فألف بعد ذلك كتاب «فضائل الصحابة»، ولكنه لم يخرج في فضل معاوية بن أبي سفيان-رضي الله عنه-شيئًا؛ والسبب أنه لم يجد في فضله شيئًا على شرطه، بل الأحاديث التي وردت في فضل معاوية-رضي الله عسنه-لا تصح.

فقيل: إنه تكلم بكلام عن معاوية أُخذ عليه هذا الكلام؛ فتناوله أهل دمشق بالضرب، فأخذوا يدفعون في جنبيه، ويبدو أنهم أيضًا ضربوه في خصيتيه حتى أخرجوه من المسجد الذي كان فيه، فأثر فيه هذا الصنيع؛ فقال: احملوني إلى مكة، فحمل وتوفي رحمه الله.

## وفاته:

قيل: إنه توفي بالرملة في فلسطين، وقيل: إنه توفي بمكة، والخلاف جاء بين أبي سعيد بن يونس الذي هو أحد تلاميذ النسائي، وبين الدارقطني، فالدارقطني يرى أنه توفي بالرملة. وبعض العلماء -مثل الذهبي-رجح قول ابن يونس ؟ لأنه تلميذ للنسائي، أما الدارقطني فلم يدرك النسائي.

كانت وفاته ـ رحمه الله ـ في سنة ثلاث وثلاثمائة للهجرة، وذلك في يوم الاثنين لثلاث عشرة ليلة خلت من شهر صفر.

# (تقديمه على مسلم صاحب الصحيح:

عُرف النسائي بالحفظ والإتقان، حتى إن الذهبي قدَّمه على مسلم، ويرى الذهبي أن النسائي أحفظ من مسلم صاحب الصحيح.

وكما قلت: إنه ظفر بأسانيد عالية؛ فحرص طلبة العلم على التلقي عنه.

ويظهر أنه رحمه الله كان موسر الحال، ونقل عنه أنه كان متزوجًا بأربع نسوة، ويضيف إليهن في الغالب سُرِّيَّة من السرايا، فكان يقسم لخمس، وذكروا كلامًا في هذا لا داعي لذكره في هذا الموضع.

### عبادته واحترازه من السلطان:

وكان مع هذا صاحب عبادة، وقد ذكروا أنه خرج مرة مع أمير مصر لفداء بعض المسلمين الذين وقعوا في الأسر، فوصفوا من شهامته ـ رحمه الله ـ وحرصه على إقامته للسنن المأثورة واحترازه عن مجالس السلطان الذي خرج معه ما جعل العلماء يُعجبون به ويثنون عليه.

وكان ـ رحمه الله ـ يصوم مثل صيام داود عليه السلام ؛ يصوم يومًا ويُفطر يَومًا ، ومع هذا كان في وجهه شيء من البهاء والنضرة ، حتى إن بعضهم كان يظن أن النسائي يشرب النبيذ ؛ لأن النبيذ يُعطي الإنسان عافية وصحة في جسمه ، لأجل نسبة الحلي التي فيه ، لكن لما سئل النسائي أجاب بأنه يرى حُرمة النبيذ ، وليس ممن يتوسع في ذلك .

### (توليه القضاء:

وكان ـ رحمه الله ـ قد تولى القضاء في مصر وفي حمص.

#### (مؤلفاته:)

توفي - رحمه الله - بعد أن ألّف مؤلفات عديدة مهمة جداً ، منها:

- كتاب «الكني»، وهذا الكتاب لم يصل إلينا.
  - ـ كتاب «الضعفاء والمتروكين» وهو مطبوع.
- كتاب «حديث مالك بن أنس»، وقد جعل المزي أحاديث هذا الكتاب من ضمن الأحاديث التي ذكرها في «تحفة الأشراف»، ورجال أسانيده من ضمن الرجال الذين تطرق إليهم في كتابه «تهذيب الكمال».

ويبدو أن النسائي كان حريصًا على تتبع أحاديث هؤلاء الأئمة المشهورين المكثرين، فنجده ألّف:

- ـ مسندًا لحديث مالك بن أنس.
  - ـ مسندًا لحديث الزهري.
    - مسندًا لحديث شعبة.
  - ـ مسندًا لحديث الثوري.
  - ـ مسندًا لحديث ابن جريج.
    - ـ مسندًا لحديث القطان.
- ـ مسندًا لحديث الفضيل بن عياض.
- ـ مسندًا لحديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

وقد ألّف غير ذلك من المؤلفات الكثيرة التي بعضها تعتبر من كتب السنن له، مثل كتاب « التفسير »، وكتاب «عشرة النساء »، وكتاب «عمل اليوم والليلة »،

وكتاب «الجمعة»، فهذه اعتبروها داخلة في كتاب «السنن الكبير» له.

### (كتابه السنن:

وأشهر هذه الكتب التي وصلت إلينا كتاب «السنن»، وهذا الكتاب كتاب كبير جداً، له عدة روايات، نجد في كل رواية ما ليس في الأخرى من الكتب، ويظهر أن السبب هو أن كبر حجم الكتاب جعل بعض هذه الكتب يفوت سماعها بعض أولئك الرواة الذين رووا السنن عن النسائي، لكن بمجموع هذه الروايات يكن أن يضم بعضها إلى بعض لتشكل كتابًا كبيرًا هو كتاب السنن الكبرى للنسائي.

### (رواية كتاب السنن عنه:

هذا الكتاب نجد الذين رووه عن النسائي كثرة، من جملتهم ـ كما ذكر الحافظ ابن حجر ـ عبد الكريم الذي هو ابن النسائي .

- ومنهم ابن السني أبو بكر أحمد بن محمد الذي اشتهرت روايته، وسيأتي الحديث عنها إن شاء الله .

- ومن هؤلاء أبو علي الحسن بن الأخضر الأسيوطي، أو ابن الخضر الأسيوطي.

- ـ وكذلك الحسن بن رشيق العسكري.
- ـ وأبو الحسن محمد بن عبد الله بن حيويه.
- ومحمد بن معاوية المشهور بابن الأحمر الأندلسي، وروايته مشهورة.
- ـ ومحمد بن قاسم بن سيار القرطبي، ورواية ابن سيار القرطبي أيضًا مشهورة.

ـ وعلي بن أبي جعفر الطحاوي، وليس هو الطحاوي صاحب «شرح معاني الآثار».

ـ وأبو بكر أحمد بن محمد بن المهندس.

وغير هؤلاء أيضًا قد رووا السنن عن النسائي.

#### (إطلاق لفظ الصحة على سنن النسائي:

ولأهمية سنن النسائي وإعجاب العلماء بها نجد أن هناك من أطلق عليها الصحة، فسماها باسم «الصحيح»، من هؤلاء ـ كما قيل ـ أبو عبد الله بن منده، وابن السكن، وأبو علي النيسابوري، والدارقطني، وابن عدي، والخطيب البغدادي.

ولكن هذا يحتاج أولاً التثبت من إطلاق العلماء لفظ الصحة على سنن النسائي، فإن صح عنهم أو عن بعضهم أنه أطلق الصحة عليه، فلعله يعني ما أخرجه من المقدار الكبير من الحديث الصحيح، مع تنبيهه على الحديث الضعف.

وأما أن يكون جميع ما في سنن النسائي كله صحيح ، فهذا ليس بصحيح كما سوف أبين إن شاء الله .

### (ثناء العلماء على كتابه السنن:

من العبارات التي يمكن أن تفيدنا في معرفة مكانة سنن النسائي قول ابن الرشيد: «كتاب النسائي أبدع الكتب المصنفة للسنن تصنيفًا وأحسنها ترصيفًا».

ويقول عبد الرحيم المكي الذي هو أحد شيوخ ابن الأحمر الذي هو أحد رواة

السنن، يقول عن سنن النسائي: «إنه أشرف المصنفات كلها، وما وضع في الإسلام مثله»، وهذه العبارة قد يكون فيها شيء من المبالغة، ولكنها جاءت من قبيل إعجابهم بسنن النسائي، وإلا فالصحيحان أحسن مكانة منه.

### تشدده في الجرح والتعديل:

وقد عرف النسائي بتشدده في الجرح ، وهذا التشدد أفاده في انتقاء الأحاديث في سننه الكبرى ؛ أي أنه ليس كالترمذي الذي خرَّج أحاديث انتقدت عليه ، وخرَّج عن بعض الرواة الذين تسمّح في الإخراج لهم ، بل إن النسائي عُرف بالتشدد في الجرح .

وهذا التشدد هو الذي دعاه إلى ترك مثل حديث ابن لهيعة، فنجد بعض العلماء مثل الدارقطني وغيره انبهروا من صنيع النسائي؛ لأن الواحد منهم كان يفخر بعلو الإسناد، وقد حصل للنسائي علو إسناد لا مثيل له، لكن من طريق ابن لهيعة حينما يخرج حديثًا عن شيخه قتيبة بن سعيد، وقتيبة يروي عن ابن لهيعة، وابن لهيعة يعتبر من قدماء شيوخ قتيبة بن سعيد؛ فيصبح عنده أسانيد عالية من هذا الباب، فكون النسائي يترك جميع هذه الأسانيد ولا يخرج لابن لهيعة شيئًا، فيعتبرون هذا من باب الصبر الذي قد لا يحتمله بعض الشيوخ آنذاك؛ فيقولون: من يصبر على ما صبر عليه النسائي، كان عنده حديث ابن لهيعة حديثًا حديثًا، فترك حديث ابن لهيعة، ولم يتركه النسائي إلا لأجل الكلام الذي فيه.

### أقسام الأحاديث التي في السنن:

ونجد ابن طاهر المقدسي ـ رحمه الله ـ هو الذي تكلم عن شروط الأئمة الستة ، فهو يقسم أحاديث سنن النسائي إلى ثلاثة أقسام :

#### القسم الأول:

أحاديث مخرجة في الصحيحين، وأكثر الكتاب من هذا الباب.

#### القسم الثاني:

أحاديث صحيحة على شرط الشيخين.

#### القسم الثالث:

أحاديث أخرجها النسائي، وأوضح علتها بطريقة يفهمها أهل الصنعة؛ أي أنه قد يشير إلى علة الحديث إشارة واضحة، وقد لا يشير إشارة واضحة، ولكنها إشارة يفهمها أهل الصنعة، وذلك كأن يُورد الحديث مثلاً، ثم يقول: ذكر اختلاف الناقلين لهذا الخبر عن فلان - الذي هو أحد الرواة الذين تدور عليهم أسانيد هذا الحديث - ، ثم يبدأ في بيان الاختلاف في هذا الحديث بما يشير إلى أن هذا الحديث من الأحاديث المعلولة بسبب ذلك الاختلاف الوارد فيه . فبعض الناس قد لا يفهم صنيع النسائي هذا، ولكن يفهمه أهل الصنعة .

### منهج النسائي:

ومنهجه ـ رحمه الله ـ صرّح به في إخراج بعض الرواة ، فإنه صرّح أنه لا يترك حديث الراوي حتى يجمع الأئمة على تركه ، ولعل مقصده ـ رحمه الله ـ فـــي إجماع الأئمة هو إجماع أئمة طبقة معينة .

فمثلاً إذا جئنا لراو حدَّث عنه عبد الرحمن بن مهدي وتركه يحيى بن سعيد القطان، يُعتبر النسائي مثلاً هذا الصنيع من باب الاختلاف في ذلك الراوي، فيقول: إنه ما دام لم يجمع يحيى بن القطان وعبد الرحمن بن مهدي على ترك ذلك الراوي فأنا لا أتركه بهذه الصورة، لأننا نجده أحيانًا يترك أحاديث بعض

الرواة الذين ليسوا بهذه الصفة مثل ابن لهيعة، فلم يجمع الأئمة على ترك حديثه؛ لأنه ترجح لديه جرح ابن لهيعة.

والذي يدل على هذا ذلك الحديث الذي أخرجه النسائي من طريق عبد الله بن عثمان بن خثيم، وعبد الله بن عثمان بن خثيم مختلف فيه، والراجح في حاله أنه صدوق حسن الحديث إن شاء الله (١).

وقد روى عبد الله بن عثمان بن خثيم حديثًا أخرجه عنه النسائي في السنن، وهو حديث جابر بن عبد الله و رضي الله عنهما في إرسال النبي على علي بن أبي طالب إلى موسم الحج ليقرأ عليهم سورة براءة (٢)، والحديث معروف.

ثم قال النسائي بعد إخراجه لهذا الحديث: «ابن خثيم ليس بالقوي في الحديث، ويحيى بن سعيد القطان لم يترك ابن خثيم ولا عبد الرحمن - أي ابن مهدي - ، إلا أن علي بن المديني قال: ابن خثيم منكر الحديث».

قال النسائي: «وكأن علي بن المديني خُلق للحديث».

فإذن هو حينما أخرج حديث هذا الراوي بين أن هذا الراوي من الرواة الذين اختلف أئمة الحديث فيهم، فعلي بن المديني يجر حد، وعبد الرحمن بن مهدي ويحيى بن سعيد القطان رويا عنه؛ أي أنهما عدلاه. فهذا يدل على اختلافهم في هذا الراوي؛ ولذلك خرج حديثه، فهذا الصنيع منه يدل على صدق العبارة التي ذكرت عنه.

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن عثمان بن خثيم، القاري المكي، أبوعثمان، صدوق، من الخامسة، مات سنة ١٣٢. أخرج له البخاري تعليقًا وباقي الستة. تقريب ت: ٣٨٣٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي (٥/ ٢٤٧).

ونجد أنه من شدته في الجرح تجنّب إخراج أحاديث جماعة ممن أخرج لهم البخاري ومسلم في صحيحيهما، مثل إسماعيل بن أبي أويس (١) الذي هو ابن أخت الإمام مالك، وهو أحد شيوخ البخاري ومسلم.

فهذا الراوي متكلم فيه، وقد اجتهد البخاري ومسلم فأخرجا من حديثه ما انتقياه، وأما النسائي - رحمه الله - فإنه أعرض عن حديث هذا الراوي .

بل إننا لنجد الدارقطني ـ رحمه الله ـ أفرد مصنفًا جمع فيه أسماء الرواة الذين ضعَّفهم النسائي وأخرج لهم الشيخان في صحيحيهما.

ولذلك فإننا نجد أن من منهج النسائي - رحمه الله - في كتابه هذا أنه يحرص كل الحرص في الباب الواحد على إخراج الحديث الصحيح إذا وجده، فإن لم يجد أخرج بعض الأحاديث الضعيفة التي يرى أن رواتها المضعفين ممن لم يجمع الأئمة على ضعفهم وترك أحاديثهم.

ولربما وجد النسائي في الباب حديثًا صحيحًا، وأخرج معه بعض الأحاديث الضعيفة، والسبب في ذلك كون ذلك الحديث الضعيف تضمن زيادة لم ترد في الحديث الصحيح.

#### ومثاله:

<sup>(</sup>۱) إسماعيل بن عبد الله بن عبد الله بن أويس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي، أبوعبد الله بن أبي أويس المدني، صدوق أخطأ في أحاديث من حفظه، من العاشرة، مات سنة ٢٢٦، أخرج له الجماعة إلا النسائي. تقريب ت : ٥٢٧.

والجبن، وضلع الدين وغلبة الرجال»(١).

قال النسائي لما أخرج هذا الحديث: «سعيد بن سلمة شيخ ضعيف (٢) ، وإنما أخرجناه للزيادة في الحديث». فهذا الحديث جاءت فيه زيادة لم تكن موجودة في الأحاديث التي أخرجها هو من غير طريق سعيد بن سلمة.

#### عنايته بالناحية الفقهية في كتابه السنن: )

نجد كتاب النسائي ـ رحمه الله ـ من الكتب التي عُنيت بالناحية الفقهية ، مع ما تضمنته من الناحية الحديثية التي سنشير لبعضها .

فنجده كتابًا فقهيًا؛ لكونه رتب الأحاديث ترتيبًا فقهيًا مصاحبًا بالتبويب والترجمة على تلك الأحاديث بما تضمنته تلك الأحاديث من معان فقهية.

فهو إذن مثل الترمذي ـ رحمه الله ـ الذي سبق الكلام عن صنيعه، فالترمذي ـ كما قلنا ـ جمع بين طريقتي شيخيه البخاري ومسلم، وكذلك النسائي جمع بين طريقتي البخاري ومسلم؛ أي بين الصناعة الحديثية وبين الصناعة الفقهية .

لكن الترمذي أكثر إيضاحًا لفقه الحديث من النسائي؛ فالترمذي نجده يُعنى عناية فائقة بإيراد آراء الفقهاء، بينما يمتاز كتاب النسائي عن كتاب الترمذي بأنه أقل إخراجًا للأحاديث الضعيفة، فهو أنقى من جامع الترمذي. فلكل من الكتابين ميزة عن الآخر، وليس معنى هذا أنه لا يورد بعض الآراء الفقهية، بل يوردها كما سأمثل.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي (٨/٨٥).

<sup>(</sup>٢) سعيد بن سلمة بن أبي الحُسام العدوي مولاهم، أبو عمرو المدني، وهو أبو عمرو السدوسي الذي روى عنه العَقَدي، صدوق صحيح الكتاب يخطئ من حفظه، من السابعة، أخرج له البخاري تعليقًا، ومسلم وأبو داود والنسائي، تقريب ت: ٢٥٦٦.

#### (الأدلة على عنايته بالناحية الفقهية:

ومن الأدلة على عناية النسائي بالناحية الفقهية تكراره للحديث، فإنه يكرر الحديث كثيراً، وهذه اعتبرت ميزة لكتاب النسائي على كتاب الترمذي، فنجده يكرر الأحاديث في مواضع متعددة حتى قيل: إنه أكثر الكتب تكراراً للأحاديث، من الأمثلة على ذلك حديث: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى»، نجد النسائي - رحمه الله - كرر هذا الحديث ست عشرة مرة، وهذا مقدار كثير بلا شك.

قلت: إن كتاب الترمذي يتميز على كتابه بإيراد الترمذي لآراء الفقهاء، ولكن ليس معنى هذا أن النسائي لا ينقل عن الفقهاء آراءهم، بل ينقلها، ولكنها قليلة، ومن أمثلة ذلك: نقل عن مسروق رحمه الله في الهدية والرشوة (١). وهناك أمثلة غير هذا.

ومن الأدلة على اعتنائه بفقه الحديث أنه في أحيان كثيرة يقتصر على موضع الشاهد من الحديث، ويختصر المتن حينما لا يهمه بقيته في ذلك الموضع.

ومن أمثلة عنايته بالناحية الفقهية أنه أحيانًا يورد كلامًا من عنده يدل على فقه الحديث، وقد يكون هذا الكلام طويلاً، قد يصل نحو الصفحتين.

ومن الأمثلة على ذلك أنه قال في كتاب المزارعة: «كتابة مزارعة»، ثم سرد كلامًا طويلاً (٢)، وفي هذا الكلام صنع نموذجًا في كتاب المزارعة أشبه ما يكون في العقد بين الاثنين اللذين يعقدان بينهما عقدًا على مزارعة أرض، وهذا يدل

<sup>(</sup>۱) انظر: سنن النسائي (۸/ ۳۱۶).

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن النسائي (٦٧/ ٥٠ ـ ٥٢، ٥٤، فما بعدها).

على توسعه في الكلام على فقه الحديث.

كذلك أيضًا نجد أنه يورد في بعض الأحيان الأحاديث المتعارضة في الباب الواحد، وهذه الأحاديث المتعارضة في معناها يكن أن يستخلص منها أن النسائي رحمه الله يرى العمل بهذا وذاك، ويمثلون لهذا بإيراده لأحاديث الجهر بالبسملة، وعدم الجهر بها، فقد أخرج "أحاديث الجهر وأحاديث عدم الجهر»(١)، فكأنه يشير إلى أنه يُعمل بهذه وبهذه، ولم يرجح شيئًا من هذه الأحاديث على الأخرى. هذا بالنسبة لفقه الحديث.

#### (عنايته بالناحية الحديثية في كتابه السنن: )

أما بالنسبة للناحية الحديثية أو الصناعة الحديثية، فنجده ـ رحمه الله ـ في كثير من الأحيان يُعنى بعلل الأحاديث، فيورد الحديث من طرق متعددة على اختلاف الناقلين لهذا الحديث، لكنه في البداية يورد الحديث من طريق، ثم يبوب بعد ذلك بابًا، فيقول: «باب بيان اختلاف الناقلين للحديث عن فلان» ـ مثلاً عن الأوزاعي - ، ثم يبدأ يذكر الاختلاف على الأوزاعي ، مما يدل على أن كتابه هذا يعتبر من كتب العلل .

أو أن النسائي ـ رحمه الله ـ عني بإبراز علل الحديث، مثله مثل الدارقطني في كتاب «العلل» حينما يورد علل الأحاديث واختلاف الناقلين لها.

فجمع النسائي - رحمه الله - بين الجودة الحديثية وبين الصناعة الحديثية وبين

<sup>(</sup>١) انظر: سنن النسائي (٢/ ١٣٤ فما بعدها).

فقه الحديث، كما أشرنا سابقًا.

#### ( بعض فوائد كتاب النسائي (السنن):

كما أن كتابه تضمن فوائد عديدة مثل: تسميته لبعض المكنيين ـ أي المعروفين بالكنى ـ ، وتكنيته لبعض المتسمين الذين عرفوا بأسمائهم ، مثل قوله: أبو عمار ـ : اسمه علي بن حميد .

كذلك أيضًا من الفوائد الجليلة في كتاب النسائي حكمه على الأحاديث، فنجده في كثير من الأماكن يقول: هذا حديث منكر، أو هذا حديث غير محفوظ، أو هذا حديث ليس بثابت، أو هذا حديث صحيح.

فهذه الأحكام من النسائي تفيد بلا شك طلبة العلم والباحثين والعلماء بعد ذلك؛ لأنها صدرت من إمام مطلع مثل النسائي المشهود له بطول الباع في هذا الفن.

كما أن من الفوائد التي تضمنها كتابه كلامه ـ رحمه الله ـ في الرواة جــرحًا وتعديلً، وهذا كثير في كتابه، بل إن بعض طلبة العلم في هذا الزمان ذهب ليجمع كلام النسائي ـ رحمه الله ـ في سننه وجعله في كتاب خرج باسم «المستخرج من مصنفات النسائي في الجرح والتعديل»، فأورد كلام النسائي من السنن في الرواة جرحًا وتعديلًا.

وكلام النسائي هذا وإن كان منثورًا في سننه إلا أن العلماء السابقين عُنو أيضًا بجمعه، ولم يهملوه، ولكن هذا الأخ الذي جمعه جمعه في موطن واحد، إلا أننا لو رجعنا إلى مثل «تهذيب التهذيب» للحافظ ابن حجر في ترجيحه كل راو يكون النسائي، وقد يكون كلام النسائي، وقد يكون كلام النسائي هذا موجودًا في كتابه «الضعفاء والمتروكين»، وقد يكون موجودًا في كتابه «السنن»، كل هذا مما جُمع عن النسائي رحمه الله.

ونجد أن الأحاديث التي أوردها النسائي في سننه كلها ـ تقريبًا ـ مسندة ، أي مروية بالإسناد المتصل إلى النبي على أو من دونه من الصحابة ، ولا يورد النسائي شيئًا من الأحاديث المعلقة كما حصل عند البخاري أو عند مسلم على قلته وندرته ، أو عند الترمذي أيضًا على قلته ، وإنما وجد الذي صورته صورة المعلق في موضعين اثنين علق فيهما النسائي حديثين .

وهذا الكلام أذكره بناء على ما يقوله فاروق حمادة الذي حقق «عمل اليوم والليلة» للنسائي، وتكلم في مقدمة هذا الكتاب بكلام جيد عن النسائي وعن منهجه في كتابه «السنن»، وهو من الكتب التي رجعت إليها واعتمدت عليها في تحضير هذه المادة التي أطرحها الآن.

#### ( عدم اعتنائه بالأحاديث العالية لكونها غير صحيحة عنده:)

أما بالنسبة للأحاديث العالية والنازلة عند النسائي، فأعلى ما عند النسائي الأحاديث الرباعية، أي أننا لا نجد شيئًا من الأحاديث الثلاثية عند النسائي؛ والسبب أنه رحمه الله كان يُعنى بانتقاء الأحاديث.

ولو تطلّب إخراج حديثًا ثلاثيًا لأخرجه؛ لأن الذين في طبقته مثل الترمذي أو ابن ماجه ليس عندهم من الأحاديث الثلاثية صحيحة الإسناد شيء،

فالأحاديث الثلاثية في جامع الترمذي إنما هي حديث واحد، وسبق أن ذكرته ليرمدي الثلاثية في جامع الترمذي إنما هي حديث واحد، وسبق أن ذكرته ليس الكمم (١) ، وقلت: إن فيه عمر بن شاكر، وهو راو مضعف، فالحديث ليس بصحيح.

أمّا الأحاديث التي عند ابن ماجه الثلاثية فهي أكثر من هذا العدد، ولكنها جميعًا من طريق جبارة بن مغلس، وهو أيضًا ضعيف إن لم يكن ضعيفًا جدًا(٢). فإذن الترمذي وابن ماجه لم يخرجا حديثًا صحيحًا ثلاثيًا.

فالنسائي أعرض عن هذه الأحاديث التي قد يكون ظفر بها، وهي ثلاثية الإسناد؛ ولذلك لم يخرج من الأحاديث العالية إلا رباعية الإسناد، وهذا كثير عنده.

أما بالنسبة للأحاديث النازلة عنده، فهي عشارية الإسناد؛ أي أن بينه وبين النبي عَلَيْهُ عشرة رواة، والتي أخرج منها الترمذي حديثًا واحدًا ـ تقريبًا ـ، أما ابن ماجه فقد أخرج أحاديث من هذا القبيل ولكنها قليلة.

ومن تلك الأحاديث العشارية التي خرجها النسائي حديث أبي أيوب ـ رضي الله عنه ـ وهو في فضل قراءة ﴿ قُلْ هُو َ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ (٣).

ولما أخرجه النسائي قال: «لا أعرف في الدنيا إسنادًا أطول من هذا الإسناد»؛ والسبب أنه رواه ستة أو سبعة من التابعين، بعضهم يرويه عن بعض؛ فطبقة التابعين تعتبر نازلة حينما يكونون ستة أو سبعة فما بالك بمن بعد التابعين.

<sup>(</sup>١) تقدم عند الكلام على الترمذي.

<sup>(</sup>٢) تقدم عند الكلام على ابن ماجه.

<sup>(</sup>٣) انظر: سنن النسائي (٢/ ١٧٢).

# هل تنسب السنن الصغرى للنسائي، أم لتلميذه ابن السني؟

هذه مسألة من المسائل التي كثر الكلام فيها.

أقول: سنن النسائي الموجودة نوعان:

الأول: السنن الكبرى.

الثاني: السنن الصغرى، والمسماة بـ «المجتبى» أو «المجتنى».

والاختلاف واقع حول الذي صنف المجتبى - السنن الصغرى - هل هو النسائي أم غير النسائي . وفي هذا الاختلاف وقع جدل طويل ينتصر فيه كل فريق لرأيه .

### (الرأي الأول:

هناك مَن يرى أن الذي ألّف هذا المجتبى هو ابن السني الراوي لها، وهذا هو رأي الذهبي، وابن ناصر الدين الدمشقي رحمهما الله تعالى.

والذي يظهر من صنيع المنذري والمزي أنهما يريان هذا وإن لم يكونا قالا ذلك صراحة؛ لأننا نجد المنذري - رحمه الله - في شرحه لسنن أبي داود إذا عزى الحديث للنسائي يعزوه للسنن الكبرى، والمزي - رحمه الله - حينما أخرج الأحاديث أحاديث النسائي - في «تحفة الأشراف» أخرج أحاديث الكبرى، وحينما تكلم عن الرجال في «تهذيب الكمال» تكلم عن الرجال الموجودين في الكبرى، والكبرى متضمنة للصغرى في الأعم الأغلب . فكأن هذا يُشكل رأيًا للمنذري والمزي، وإن كان في ذلك شيء من التكلف بالنسبة لهذا الرأي لهما. فعلى كل حال: الذي نص على هذا صراحة هو الذهبي وابن ناصر الدين .

## الرأي الثاني:

وهناك فريق آخر ـ وهم كثر ـ كابن الأثير ، وابن كثير ، والعراقي ، والسخاوي ، وغيرهم ـ يرون أن هذه السنن الصغرى من تصنيف النسائي نفسه .

وعمدة أصحاب هذا الرأي حكاية جاءت بإسناد منقطع لا تصح، ويبعد أن تصح عن النسائي حتى لو وردت بإسناد متصل؛ لأن واقع السنن يخالف مقتضى هذه الحكاية.

يقولون: إن أمير الرملة لما اطلع على السنن الكبرى للنسائي، سأل النسائي فقال: هل كل ما في هذا الكتاب صحيح؟ فقال: «لا». قال: فأخرج لي الصحيح منه؛ فانتقى هذا المجتبى المسمى بالسنن الصغرى، وهو المطبوع والمشهور بأيدي طلبة العلم في هذا الزمان.

أقول: هذه الحكاية بإسنادها منقطع؛ فهي إذن لا تثبت من حيث الإسناد، كما أنها من حيث التضمين ما تضمنته من معنى ـ نجد أن هذا المعنى غير صحيح؛ لأننا نجد هذه الأحاديث المودعة في المجتبى فيها كثير من الأحاديث التي ليست بصحيحة، بل أحاديث أعلها النسائي نفسه، فكيف يمكن أن يقال: إنه انتقى الصحيح لأجل أمير الرملة؟

هذا بعيد جداً كما يتضح لمن يطالع سنن النسائي؛ ولأجل هذا قلت: إن مَن حكم على سنن النسائي بأنها مما ألّف في الصحيح، كما نُقل عن الدارقطني والخطيب البغدادي وابن عدي يبعد أن تكون هذه النسبة إليهم صحيحة، ولو صحت ولم ولم عنا مناد، فقد يكون مرادهم ما تضمنته من أحاديث صحيحة كثيرة ولا يكون مرادهم القطع عليها بأنها كلها صحيحة، فهذا

لا يمكن أن يكون؛ لأن هذه السنن تضمنت أحاديث كثيرة أعلَّها النسائي نفسه.

كما أنهم اعتمدوا في قولهم بأن هذا الكتاب السنن الصغرى من تصنيف النسائي نفسه على أنه جاء من رواية ابن السني عن النسائي، فيقول ابن السني: هذا ما حدثنا أبو عبد الرحمن النسائي، وينص على ذلك في مواضع.

أقول: هذا لا يعتبر دليلاً؛ نجد أن كثيراً من الكتب الحديثية التي لها أكثر من رواية عن المصنف يحصل فيها زيادة ونقص بين تلك الروايات ـ وهذا كثير ـ، وموطأ الإمام مالك من أبرز الأمثلة على هذا.

فموطأ الإمام مالك رواه جمع عنه، من جملتهم يحيى بن يحيى الليثي، ويونس بن بكير، والقعنبي، وأبو مصعب الزهري، وابن وهب، والشافعي، ومحمد بن الحسن الشيباني، وغير هؤلاء كثير. فبعض هذه الروايات موجودة ومطبوعة، فتحار في الموطأ برواية محمد بن الحسن الشيباني، وبين الموطأ برواية يحيى الليثي، وبين الموطأ برواية أبي مصعب الزهري، وكل هذه الروايات مطبوعة، وتجد في كل رواية من الأحاديث زيادة عن الرواية الأخرى.

كذلك أيضاً جامع الترمذي فيه بعض الأحاديث الموجودة في بعض الروايات، وليست موجودة في الروايات الأخرى.

وسبق أن تحدثت عن سنن أبي داود، وقلت: إن ما كان من رواية ابن العبد أو ابن الأعرابي أو ابن داسة؛ في كل رواية ما ليس في الأخرى، وإن كانت رواية ابن داسة هي التي انتقيت، ولكن في بقية الروايات أحاديث أخرى ليست موجودة في الروايات الأخرى، فهذا أمر طبيعي جدًا.

وما دام أن سنن النسائي كثُر ناقلوها والراوون لها عن النسائي؛ فمن الطبيعي

جداً أن نجد في كل رواية ما ليس في الأخرى، فمن الأمر المجمع عليه أن كل الرواة الذين ذكرت بعضهم ما عدا ابن السني - كلهم من الذين رووا السنن الكبرى للنسائي، وهذه السنن الكبرى في كل رواية ما ليس في الأخرى.

وهذا يظهر واضحًا في صنيع المزي في «تحفة الأشراف» حينما يقول:

هذا ليس في رواية ابن الأحمر، وهذا من رواية ابن سيار، . . . إلخ.

فتجد مثلاً في رواية ابن الأحمر أحاديث ـ أو كتبًا بأكملها ـ ليست في رواية ابن سيار، وتجد في رواية ابن المهندس كتبًا أو أحاديث ليست في رواية ابن الأحمر، وهم متفقون على أنها كلها تسمى بالسنن الكبرى.

فإذا كان الأمر هكذا، فليس ببعيد إذن أن يكون ابن السني - رحمه الله ـ روى السنن عن النسائي في هذه الرواية، وهذه رواية تضمنت أحاديث معينة، وتركت أحاديث أو كتبًا معينة قد يكون ابن السني لم يسمعها، وقد يكون هو الذي اجتباها واختصرها عمدًا كما يقول الذهبي.

ومن أراد أن ينظر إلى من نصر هذا الرأي أو الرأي المخالف من الذين تكلموا عنه الآونة الأخيرة - يجد أن في حاشية شعيب الأرناؤوط على «تهذيب الكمال» للمزي في ترجمة أحمد بن شعيب النسائي - يجد كلامًا لشعيب عن هذا الاختلاف الوارد، وقد نصر فيه رأي الذهبي.

كما أننا نجد عبد الصمد شرف الدين الذي حقق «تحفة الأشراف»، وفاروق حمادة الذي حقق «عمل اليوم والليلة» للنسائي نصر الرأي الآخر القائل بأن النسائي هو الذي انتقى هذه السنن الصغرى.

ومن الأدلة التي يمكن أن ندلل بها على أن هذه السنن الصغرى قد تكون من رواية ابن السني، وأنا أقول: «قد»؛ لأنني لا أجزم، بل أقول: إن الذين قطعوا في هذه المسألة قطعًا تكلفوا، وبخاصة من قطع بأنها من رواية النسائي؛ لأنه ليس له مستمسك سوى ما ذكرته من تلك الحكاية وهي لا تصح، ومن كون ابن السني يروي هذا عن النسائي.

ومجرد الرواية معروف، فمعروف أن هذه الأحاديث يرويها النسائي، وهذه الكتب والأبواب يرويها النسائي، فهذا أمر طبيعي، لكن السؤال الذي ينبغي أن يورد عليهم هو: هل صرح ابن السني بأن النسائي هو الذي انتقى هذا الكتاب، وهو الذي اختصره، وهو الذي اجتباه؟

هل ورد عن النسائي ما يدل على ذلك صراحة بإسناد صحيح؟

هذا الذي ينبغي أن يوردوه حتى يتكئ قائل هذا القول على قاعدة صحيحة سليمة، أما ما عدا ذلك فلا يدل على هذا.

بل الذي يدل على ضعفه أن هذا الاجتباء والاختصار الوارد في السنن الصغرى، نجد أنه على غير قاعدة وبلا رابط.

وإنما أقول: لا يستند على قاعدة، وليس بين ذلك الانتقاء والأبواب التي تركها رابط، لأننا نجد كتبًا كثيرة بأكملها لا توجد في المجتبى إطلاقًا.

فمثلاً: كتاب التفسير ـ أحد كتب السنن الكبرى ـ لم يرد في السنن الصغرى إطلاقًا، مع العلم أن هذا الكتاب وردت فيه أحاديث صحيحة كثيرة جدًا، بل كثير منها مخرج في الصحيحين، فإذا كان المقصود انتقاء الصحيح، فلماذا يُهمل النسائي هذه الأحاديث الصحيحة؟ بل لماذا يُهمل هذا الكتاب بأكمله؟

بل حتى كتاب فضائل القرآن، وكتاب فضائل الصحابة، وكتاب خصائص

علي ، وكتاب الطب، وغير ذلك من الكتب الكثيرة كلها لم ترد في هذا المجتبى، فلماذا يتركها النسائي مع أن فيها جملة من الأحاديث المخرجة في الصحيحين؟

كما أن هذه الكتب التي توجد في المجتبى - يعني توجد في المجتبى و توجد في السنن الكبرى - نجد في الكبرى أحاديث صحيحة نجد أنها حذفت من الصغرى، فإذا كان النسائي أراد اختصار هذه السنن الكبرى لتكون صحيحة فلماذا أهمل هذه الأحاديث المذكورة في الكبرى؟! ولماذا أتى بأحاديث ضعيفة؟!

هذا عكس ما يُفهم من تلك الحكاية تمامًا؛ لأن هذا لا يدل على أن النسائي أراد اختيار الحديث الصحيح، وجعله في هذا الكتاب.

كما أننا نجد في هذه السنن الصغرى المسماة بالمجتبى كتبًا بأكملها ليست في الكبرى، منها كتاب الصلح، وكتاب الإيمان وشرائعه، فهذان الكتابان لا يوجدان في الكبرى، وهذا يدل على أن السنن الصغرى هذه ـ المسماة بالمجتبى ـ رواية من الروايات، فكما أن رواية ابن الأحمر فيها ما ليس في رواية ابن سيار، وفيها ما ليس فيها من رواية ابن المهندس إلى غير ذلك من الروايات.

كـذلك أيضًا في رواية ابن السني أحـاديث وكـتب لا توجـد في الروايات الأخرى، فيمكن أن تضم هذه الروايات بعضها مع بعض لتشكل مقداراً كبيراً يسمى السنن الكبرى للنسائي، سواء أكان من رواية ابن السني أو من رواية غير ابن السني.

أما أن يقال: إن رواية ابن السني وحدها هي التي اختارها النسائي، فهذا خطأ وإنما هذه رواية من جملة الروايات.

كما أن هذه السنن الصغرى المسماة بالمجتبى فيها أحاديث وألفاظ زائدة في

الإسناد أو في المتن، وهي ليست في الكبرى، وكذلك فيها زيادة في بعض التراجم والأبواب والاستنباطات التي ليست في الكبرى.

فمثلاً: في كتاب الطهارة زاد في الصغرى بابًا ليس موجودًا في الكبرى، وهو باب النهي عن استقبال القبلة عند الحاجة (١).

كما أننا نجد في السنن الصغرى المسماة بالمجتبى أحاديث كثيرة ضعيفة، بل ضعيفة جدًا، بل يضعفها النسائي نفسه.

فكما أن النسائي ـ رحمه الله ـ ممن عرف بتشدده في الرجال إلا أننا نجده يخرج أحاديث رواة حكم عليهم هو بأنهم متروكون، والمتروك حديثه ضعيف جدًا.

فمثلاً: أيوب بن سويد الرملي. قال عنه النسائي: «متروك الحديث» ومع ذلك أخرج حديثه (")، وهذا من القوادح فيما ذكر عن أن النسائي اختار الصحيح.

كذلك سليمان بن أرقم، وهو راو معروف بأنه متروك الحديث، بل حكم عليه النسائي بأنه «متروك الحديث» (٣) .

وكذلك إسماعيل بن مسلم، قال عنه النسائي: «متروك الحديث»(٤).

وكذلك عبد الله بن جعفر الذي هو والدعليّ بن المديني، قال عنه النسائي: «متروك الحديث» (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: سنن النسائي (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: سنن النسائي (۳/ ۱۱٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: سنن النسائي (٧/ ٢٧)، (٨/ ٥٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: سنن النسائي (٥/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: سنن النسائي (٣/ ٦١).

كما أن هناك بعض الرواة الذين أخرج لهم، وهو لا يعرفهم؛ أي أنهم مجهولون عنده، مثل: أبي ميمون، قال عنه: «لا أعرفه»(١).

ومثل: قرصافة ـ امرأة ـ قال: «لا ندري مَن هي» (٢).

وهناك راو اسمه مصعب بن شيبة قال عنه النسائي: «منكر الحديث»(٣)

## (خلاصة ماسبق:)

هذه بعض الأمثلة فقط التي تُدلل لنا على أن هذه السنن الصغرى - فضلاً عن السنن الكبرى - إنما أَلفها النسائي - رحمه الله تعالى - لتتضمن جملة كبيرة من الأحاديث الصحيحة التي ظفر بها.

وقد يخرج النسائي ـ رحمه الله ـ أحاديث ضعيفة يُنبه في كثير من الأحيان على ضعفها . ضعفها .

وما قيل عن أن السنن الصغرى هي التي اختارها النسائي واختصرها من السنن الكبرى لتضم الحديث الصحيح، هذا ليس بصحيح.

وما قيل من إطلاق الصحة على سنن النسائي سواء الكبرى أو الصغرى، هذا ليس بصحيح، بدليل واقع السنن، بل إن النسائي نفسه هو الذي يُعل هذه الأحاديث ويضعفها، وهذا يقدح في هذه المقولة.

وما قيل عن بعض العلماء أنهم حَكموا عليها بالصحة، يمكن أن يأول هذا الكلام على أنهم أرادوا أنها تضمنت مقدارًا كبيرًا من الأحاديث التي تربو عن أي

انظر: سنن النسائي (٨/ ٨٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن النسائي (٨/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: سنن النسائي (٨/ ١٢٨).

كتاب آخر، وتجنبت الأحاديث الموضوعة والمنكرة، وإن ورد فيها شيء من ذلك فهي قلة، والقليل يعتبر من الشاذ الذي لا يبنى عليه حكم.

إذن سنن النسائي تعتبر من الكتب الحديثية التي تحتاج إلى النظر في أسانيد الأحاديث التي فيها-التي ليست في الصحيحين-فيمكن أن يكون الحديث صحيحًا، ويمكن أن يكون غير صحيح، ويمكن أن يكون هذا الذي ليس بصحيح قد تكلم عنه النسائي نفسه وأعله وبين ضعفه، ويمكن ألا يكون النسائي قد بين ضعفه.

ولذلك لا ينبغي لطالب العلم أن يتكئ على مجرد إخراج النسائي للحديث ليحكم عليه بالصحة، بل يمكن أن يستأنس بصنيع النسائي مجرد استئناس إن لم يعل الحديث، ويمكن أن يطمئن طالب العلم إذا بحث ووجد الإسناد صحيحاً والنسائي لم يبين علته، فعلى أقل الأحوال، يقول: لو كان للحديث علة لبينها النسائي مع اجتهادي في طلب الحديث وجمع طرقه والحكم عليه بالصحة.

والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

\* \* \*



## فهرس الموضوغات

| الصفحة | الموضوع                                                                                         |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦      | حاجة الكتاب إلى السنة وذكر الأمثلة لذلك                                                         |
| ٦      | الترهيب من الكذب على رسول الله على الله على الله الله على الله الله الله الله الله الله الله ال |
|        | أمثلة من حرص الصحابة رضي الله عنهم على تلقي                                                     |
| ٧      | السنة                                                                                           |
| ٨      | أول من فكر في تدوين السنة المطهرة                                                               |
| ٨      | أول من أمر بتدوين السنة المطهرة                                                                 |
| ٩      | عصر التدوين والتصنيف على الموضوعات                                                              |
| ١.     | طريقة التصنيف على المسانيد يسيسيسيسيسيسيسيسيسي                                                  |
|        | صحيح البغاري                                                                                    |
| ١.     | سبب تأليف البخاري ـ رحمه الله ـ لصحيحه                                                          |
| 11     | رؤية الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ للنبي عَلِيَّة المسسسسسسسسسسس                                 |
| 11     | مولده ـ رحمه الله تعالى ـ                                                                       |
| 11     | انتقاده للأخطاء على بعض مشايخه في سن مبكر للشسسسسسسس                                            |
| 17     | قصة الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ مع أهل بغداد                                                   |
| 14     | اختبار أهل بغداد للإمام البخاري وامتحانه في الحفظ                                               |
| ١٣     | تعجب الحافظ العراقي من حفظه ـ رحمه الله ـ                                                       |
| ١٤     | الكلام على ضعف هذه القصة سندًا ومتنًا                                                           |

| 10  | عدد أحاديث صحيح البخاري للسلسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 17  | تصحيحه لأحاديث لم يخرجها في جامعه                             |
| ۲1  | بيان سبب ذلك                                                  |
| ۱۷  | عرض الإمام البخاري لصحيحه على أئمة عصره                       |
|     | الاعتراض على أربع أحاديث في الصحيح، وموافقة                   |
| ۱۷  | العُقيلي للإمام البخاري فيها                                  |
| ۱٧  | موضوع كتاب البخاري وتسميته                                    |
| ۱۷  | اهتمام الإمام البخاري بالفقه في تصنيفه للصحيح                 |
| ۱۸  | مذهب الإمام البخاري في تراجم الأبواب                          |
| 19  | المراد بالأحاديث المعلقة، مع الأمثلة لذلك                     |
|     | بيان أسباب وضعه لبعض الأبواب وفيها الآثار المعلقة             |
| ۲.  | من غير أحاديث السسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس          |
| ۲.  | تصرف بعض النسَّاخ في بعض الأبواب                              |
| ۲.  | مناسبة الحديث للباب قد تكون ظاهرة وقد تكون خفية               |
| ۲۱  | وضعه لحديث: «إنما الأعمال بالنيات» أول صحيحه                  |
| 77  | تطاول بعض العلماء على البخاري بسبب ذلك                        |
| 77  | بيان سبب إيراده لهذا الحديث أول الصحيح                        |
|     | حـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        |
| 7 7 | كتبهم بهذا الحديث                                             |
| 74  | بيان مقصد الإمام البخاري - رحمه الله - في تراجمه              |

| 22  | قول العلماء: إن فقه البخاري في تراجمه                       |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| 74  | تقطيعه للأحاديث وبيان سبب ذلك                               |
| 7   | الكلام على المعلقات في صحيح البخاري                         |
| 7 8 | أقوال العلماء على هذه المعلقات ومناقشتها                    |
| 7   | تقسيم الأحاديث المعلقة عند البخاري إلى قسمين                |
| 7   | قاعدة هامة في الموقوفات والمرفوعات عند البخاري              |
| 40  | أسباب إيراد الإمام البخاري للأحاديث المعلقة في صحيحه        |
| ۲٥  | ذكر بعض الأمثلة لصيغة الجزم والتمريض                        |
|     | أسباب عدم إيراده لبعض الأحاديث المعلقة في صحيحه،            |
| 77  | ومثال ذلك                                                   |
|     | ثبوت الحديث المعلق عند البخاري إلى من جزم به ومثال          |
| ۲۸  | ذلك                                                         |
|     | التنبيه على أن «كل ما يورده البخاري بصيغة التمريض»          |
| ٣٢  | ليس كله ضعيف                                                |
|     | ملايح هسلم                                                  |
| ٣٤  | اسمه ونسبه ومولده                                           |
| ٣0  | طلبه للعلم وسبب وفاته سنسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| 40  | سبب تأليفه للصحيح                                           |
| ٣٦  | عدد أحاديث صحيح مسلم                                        |
| ₩-4 | مدة تألفه المرجم وسيسا                                      |

| ٣٧   | هل استوعب مسلم بن الحجاج كل الصحيح                     |
|------|--------------------------------------------------------|
|      | قول الإمام مسلم ـ رحمه الله ـ ليس كل شيء عندي صحيح     |
| ٣٨   | أودعته هاهنا                                           |
| ٣٨ - | بيان سبب ذلك                                           |
| ٣٨   | مميزات صحيح مسلم وسبب إعجاب العلماء به                 |
| ٣٩   | حسن ترتيبه ـ رحمه الله تعالى ـ                         |
| ٤٠   | عدم تبويب الإمام مسلم ـ رحمه الله ـ لكتابه             |
|      | أسباب تفضيل صحيح البخاري على صحيح مسلم عند             |
| ٤٠   | الجمهور                                                |
| ٤١   | تفضيل المغاربة لصحيح مسلم على البخاري                  |
| ٤١   | أسباب تفضيل صحيح مسلم على صحيح البخاري                 |
| ٤٣   | الفرق بين حدثنا وأخبرنا عند العلماء                    |
|      | عدم اهتمام الإمام مسلم بالأسانيد العالية بقدر اهتمامه  |
| ٤٥   | بالأسانيد الصحيحة                                      |
| ٤٦   | سبب عدم اهتمام مسلم - رحمه الله - بالإسناد العالي      |
|      | بيان منهج الإمام مسلم أنه لا يرى الرواية بالمعنى بخلاف |
| ٤٦   | شيخه البخاري                                           |
| ٤٧   | بيان عذر البخاري في روايته بالمعنى                     |
| ٤٨   | المعلقات في صحيح مسلم                                  |
| ٤٩   | عدد المعلقات في صحيح البخاري                           |

|     | الكلام على الأحاديث الاثني عشر التي قيل إنها معلقة |
|-----|----------------------------------------------------|
| ٥ ٠ | في صحيح مسلم                                       |
| ٥١  | قول الحافظ العراقي في عدد المعلقات عند مسلم        |
| 01  | الموقوف والمقطوع عند البخاري ومسلم                 |
| ٥٥  | خلاصة القول في رواية أبي الزبير                    |
|     | ذكر بعض الأئمة الذين نقضوا صحيح مسلم وبيان تلك     |
| ٥٧  | العلل                                              |
|     | ذكر من أعلّ بعض أحاديث في صحيح مسلم من             |
| ٥٨  | المعاصرين                                          |
|     | نن أبي حاود                                        |
| ٦.  | اسمه ونشأته ورحلاته لطلب العلم                     |
| ٦.  | مولده ـ رحمه الله تعالى ـ                          |
| 71  | شيوخه                                              |
| 7 1 | انتقاله إلى البصرة، وسبب ذلك                       |
| ٦٢  | رحلته مع ابنه إلى مصر                              |
| ٦٣  | عجائب ما رآه في مصر                                |
| ٦ ٤ | تلاميذه                                            |
| 10  | ملازمته للإمام أحمد وروايته عنه                    |
| 10  | وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ                          |
| 17  | ذک من روی سنن أبی داو د و بیان أشه هم              |

| 77 | مميزات رواية ابن داسة على رواية اللؤلؤي            |
|----|----------------------------------------------------|
| 77 | منهجه في إيراد الأحاديث                            |
| ٦٧ | تعريف الجوامع وذكر أشهرها                          |
| 79 | تعريف الكتاني للسنن                                |
| 79 | ذكر أمثلة لبعض كتب السنن، وموضوعاتها               |
| ٧٠ | رغبة الإمام أبي داود في الاختصار ودليل ذلك         |
| ٧١ | هل شمل جميع الأحاديث الصحيحة؟                      |
|    | اختلاف أقوال العلماء في توضيح عبارة أبي داود أن ما |
| ۷١ | سكت عنه صالح                                       |
| ٧٢ | بيان معنى صالح للاحتجاج، وصالح للاعتبار            |
| ٧٢ | ذكر مذهب الحافظ ابن حجر في ذلك                     |
| ٧٢ | الخلاصة في ذلك                                     |
|    | هل الأحاديث التي سكت عنها أبو داود وفيها وهَن      |
| ٧٣ | شدید کثیرة؟                                        |
| ٧٤ | ثناء العلماء على السنن وإعجابهم به                 |
| ٧٤ | ذكر بعض شروح سنن أبي داود                          |
| ٧٥ | بيان بعض الخدمات التي قدمت لسنن أبي داود           |
|    | استدراك وتنبيه: في بيان أن كتاب المراسيل جزء من    |
| ٧٥ | السنن                                              |
| ٧٥ | عدد أحاديث سنن أبي داود                            |

|   | ذكــر بعض المراجع التي تكلمت عن سنن أبي داود                 |
|---|--------------------------------------------------------------|
|   | بالتفصيل                                                     |
|   | بامع الترمدي                                                 |
|   | اسمه ونسبه                                                   |
|   | مولده ووفاته ـ رحمه الله تعالى ـ                             |
|   | هل ولد أعمى أو ولد مبصراً                                    |
|   | تأخره في طلب العلم                                           |
|   | شيوخه                                                        |
|   | ملازمته للإمام البخاري                                       |
|   | قوة حفظه ـ رحمه الله تعالى ـ                                 |
| • | عبادته ـ رحمه الله تعالى ـ                                   |
|   | تجهيل ابن حزم للإمام الترمذي                                 |
|   | وفاته ـ رحمه الله تعالى ـ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|   | اختلاف العلماء في تسميته                                     |
|   | هل إطلاق لفظ «الصحيح» على الترمذي صحيح أو لا؟                |
|   | حكم الإمام الذهبي على كتاب الترمذي                           |
|   | ما هو منهج الترمذي في هذا الكتاب؟                            |
|   | تأثره بشيخيه البخاري ومسلم في تأليفه للكتاب مع               |
|   | الثالالثال                                                   |
|   | ذكر بعض فوائد كتاب الترمذي                                   |

|         | إعجاب العلماء بالترمذي لجمعه بين الصناعة الحديثية |
|---------|---------------------------------------------------|
| ٩ ٤     | والناحية الفقهية                                  |
| 9 &     | قول ابن رشد وأبي بكر بن العربي في ذلك             |
| 90      | مثال آخر لبيان تأثر الترمذي بشيخه مسلم            |
| 97      | مزايا الترمذي على شيخيه ومثال ذلك                 |
|         | الكلام على الحديث الحسن عند الترمذي وذكر أول من   |
| ٩٨      | استخدم هذه اللفظة                                 |
| 99      | شروط الحديث الحسن عند الإمام الترمذي              |
| ١       | الكلام على قول الترمذي: «حسن صحيح»                |
| \ • • · | تأثر الترمذي بشيخه البخاري في ذلك                 |
| 1 • 1   | توجيه العلماء لقول الترمذي: «حسن صحيح»            |
| ۲۰۳     | القول الراجح في قول الترمذي: «حسن صحيح»           |
| 1+0     | ذكر بعض الكتب التي تحدثت عن جامع الترمذي          |
| ۲۰۱     | عِمْنَايَ رَبَا كَتَهُ                            |
|         | مقدمة في ذكر بعض الكتب التي ألّفت في الصحيح       |
| 1 • 7   | المجرَّد                                          |
| \ • V   | قول الشيخ أحمد شاكر والسيوطي في تقديمه عليهم      |
| ١٠٨     | ترجمة الإمام ابن خزيمة                            |
| ۱ • ۸   | اسمه ولقبه وكنيته                                 |
| ۱٠٨     | مولده وشيوخه                                      |

| 1 • ٨      | ثناء العلماء عليه وذكر مذهبه                                                                                   |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 • 9      | شجاعته وجرأته في الحق السلمية                                                                                  |
| 1 • 9      | ذكر كرامة حدثت له في إحدى رحلاته للعلم                                                                         |
| 11.        | وفاته رحمه الله ـ وذكر مصنفاته                                                                                 |
| 111        | اسم كتابه الصحيح وسبب التسمية بذلك                                                                             |
| ۱۱۲        | ذكر اسم صحيح البخاري وابن حبان وابن خزيمة كاملاً                                                               |
| ۱۱۳        | ذكر طريقته في اختصار الأحاديث                                                                                  |
| 118        | تعهده كتبه بالزيادة والتنقيح                                                                                   |
| 118        | إملاؤه لكتبه ودليل ذلك                                                                                         |
| 118        | ع مكانة صحيح ابن خزيمة ومنزلته عند العلماء                                                                     |
| 117        | ن بعض الأمثلة على ذلك                                                                                          |
|            | ر.<br>تقديم الشيخ شعيب الأرناؤوط لابن حبان على صحيح                                                            |
| 177        | ابن خزيمة                                                                                                      |
| 177        | التعليق على كلام الشيخ شعيب الأرناؤوط                                                                          |
| ١٢٤        | تنبيه هام حول الأحاديث المنتقدة على ابن خزيمة                                                                  |
| 114        | تبيه تمام حول ، رحاديث المتعدة على ابن حريد السنسسسسسسسا أمثلة للأحاديث التي توقف فيها عن الحكم بالصحة         |
| . • .      | •                                                                                                              |
| 178        | وبيان السبب                                                                                                    |
| . <b>.</b> | أمثلة للأحاديث التي أخرجها وظهرت له علتها فيما                                                                 |
| 140        | العاد ال |
|            | أمثلة للأحاديث التي أخرجها لصحة متنها وهو يعلم                                                                 |

| ضعفها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 177  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| أمثلة للأحاديث التي أخرجها لكونها عارضت ما ذهب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| إليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 177  |
| غلط الحافظ ابن حجر على ابن خزيمةسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٢٧  |
| ثناء الحافظ الذهبي عليه سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۱۲۸  |
| ملخص منهج ابن خزيمة في صحيحه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 179  |
| دقته ـ رحمه الله ـ في تعقبه للأحاديث يسميسيسيسيسيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 179  |
| قول الدمياطي والحافظ ابن حجر في بيان أن صحيح ابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۳۰  |
| أهمية صحيح ابن خزيمة وفائدته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1771 |
| أمثلة على استنباطاته الفقهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٣٢  |
| أمثلة على تفسيره لغريب الحديث سيسسسسسسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱۳۲  |
| أمثلة إزالته للمشكل ورفعه للتعارض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 144  |
| أمثلة إزالة الالتباس بين أسماء الرواة، وبيان اسم الرجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| رود سر الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 371  |
| أمثلة كلامه على الرجال جرحًا وتعديلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 100  |
| أمثلة رده لرواية المدلسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 127  |
| تضعيفه لرواية ابن لهيعة، وإن كانت من طريق أحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| العبادلة العبادلة العبادلة المستسلمان العبادلة المستسلمان المستسلم المستسان المستسلم المستسلم المستسلم المستسلم المستسلم المستسلم المستسا | 147  |
| To the second of | 120  |

| ۱۳۷   | أمثلة بيانه للعلل الخفية في الأحاديث للسلسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| 144   | مثال مقلوب السند                                                           |
| ١٤٠   | أمثلة ورعه ـ رحمه الله ـ وتحريه في النقل للسلم                             |
| ١٤٠   | أمثلة أصالة منهجه واعتداله                                                 |
| 1 & 1 | أمثلة دعوته للخير والفضيلة في كتابه                                        |
| 181   | المؤلفات حول صحيح ابن خزيمة السسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس         |
|       | ابن عبای                                                                   |
| 180   | اسمه و نسبه                                                                |
| 157   | مولده ووفاته                                                               |
| 157   | رحلاته في طلب العلم                                                        |
| 127   | ذكر بعض من أكثر عنهم من الشيوخ                                             |
| ١٤٧   | قصته مع شيخه ابن خزيمة                                                     |
| ١٤٧   | تخصصه في الحديث، وتوليه للقضاء                                             |
| ١٤٧   | منازعته مع الأحناف، وقدحه في الإمام أبي حنيفة سيسسسسس                      |
| ١٤٨   | براعته ونبوغه في علوم شتّى                                                 |
| ١٤٨   | أمثلة لبعض استنباطاته الكلامية                                             |
| 1 & 9 | إغرابه في بعض الاستنباطات، ومثال ذلك سيسسسسسسسسسس                          |
| 101   | قوله لبعض العبارات الموهمة التي أدت إلى قتله                               |
| 101   | قوله: النبوة: العلم والعمل                                                 |
| 107   | اعتذار الحافظ الذهبي عنه فيما قال                                          |

| ان وسبب ذلك سيستستستستستستستستستستستستستستستستستستس          | طرده من سجست      |
|--------------------------------------------------------------|-------------------|
| مذعليه من كبار العلماء سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس | ذكر بعض من تتا    |
| على طلبة العلم، وبيان سبب ضياعهاعلى طلبة العلم،              | وقفه لجميع كتبه   |
| تعالى۔                                                       | وفاته ـ رحمه الله |
| تصانیفه، وبیان منهجه في بعضها                                | ثناء العلماء على  |
| لفقودة والمطبوعة الآن                                        | ذكر بعض كتبه ا.   |
| كامل                                                         | بيان اسم كتابه ال |
| اب المال                                                     | سبب تأليفه للكت   |
| ى صنيع ابن حبّان ومنهجه في كتابه                             | حكم العلماء عل    |
| الأنواع التي رتَّب عليها الصحيح                              | •                 |
|                                                              | شروط ابن حبان     |
| وط وبيان ما فيها مسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس       |                   |
| ق وتشده في الجرح سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس       |                   |
| يــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        | <del>-</del>      |
| 177                                                          |                   |
| لحديث الصحيح والحسن للمستسسس ١٦٨                             | •                 |
| سحیح ابن حبان وذکر بعض خدماتهم                               | •                 |
| 17/                                                          |                   |
| ن حجر بالفهرسة على الأطراف                                   |                   |
| اب «الإحسان» ومؤلفه وطريقته في                               |                   |

| 14. | ترتیب ابن حبّان                                       |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ١٧٢ | تعليقاته المفيدة على بعض الأحاديث ومثال ذلك           |
| ۱۷۳ | توضيح منهج ابن حبّان في علل الأحاديث ومثال ذلك        |
| 140 | تصحيحه لبعض الأحاديث المنكرة ومثال ذلك                |
|     | مهند هُبأ كواعتسم                                     |
| 177 | مولده وطلبه للعلم                                     |
| ۱۷۷ | من أهم شيوخه، ومن أهم تلامذته                         |
| ۱۷۷ | ثناء العلماء عليه                                     |
| ۱۷۷ | التهم التي اتهم بها                                   |
| ۱۷۸ | التشيع والزعم بأنه رافضي كالمستسلس                    |
| 149 | وجه الحق في هذه المسألة                               |
|     | ً<br>أهم الأسباب التي دعت بعض العلماء إلى وصف         |
| ۱۸۰ | بالتشيع أو الرفض                                      |
| ١٨١ | مناقشة هذه الأسباب                                    |
| ۱۸۳ | الكلام على بعض الأحاديث المنتقدة على الحاكم           |
|     | تساهل الحاكم في التصحيح وأوهامه في المستدرك، وما      |
| ١٨٩ | أجيب به عن ذلك                                        |
| ۱۸۹ | اعتذار بعض الأئمة عن الحاكم                           |
| 198 | تصريح الحاكم بتساهله في بعض ما يرويه للسسسسسسسسسسسسسس |
| 198 | التعريف بمستدرك الحاكم على الصحيحين                   |

| 198   | ١ ـ سبب تأليفه للمستدرك                                           |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| 190   | ٢ ـ موضوع كتاب المستدرك                                           |
|       | ٣ـ مـجمل منهج الحاكم في المستدرك، وبيانه لدرجـة                   |
| 197   | الأحاديث وأنواعها عنده                                            |
| 197   | مقصوده بشرط الشيخين أو أحدهما                                     |
| 7 • • | أقسام الحديث في مستدرك أبي عبد الله الحاكم                        |
| ۲ + ٤ | ما ألف حول المستدرك                                               |
| Y • 0 | منهج الذهبي في كتابه «التلخيص»                                    |
| 7 • 7 | صور تعقب الذهبي للحاكم                                            |
| 7 • ٧ | أوهام الذهبي في «التلخيصُ»                                        |
| ۲ • ۸ | تعقب الإمام الذهبي للحاكم السيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
|       | الكلام على ما سكت عليه الذهبي وتوضيح الإشكال في                   |
| ۲۱.   | ذلك                                                               |
| 418   | تفسير خاطئ لعدم إيراد الذهبي الحديث في الاختصار                   |
| 317   | أسباب عدم إيراده للحديث إطلاقًا                                   |
|       | منن ابن ماجه                                                      |
| Y 1 Y | اسمه ونسبه ومولده                                                 |
| 711   | رحلته في طلب العلم وأهم شيوخه                                     |
| 719   | تلاميذه ورواة السنن عنه                                           |
|       | عرضه لکتابه السنن علی أبی زرعة الرازی و مدی صحة                   |

| 414 | ذلك                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 77. | وفاته ـ رحمه الله ـ                                             |
|     | حمصر ما في سنن ابن ماجه من الكتب والأبواب                       |
| ۲۲. | والأحاديث                                                       |
| 777 | مميزات الكتاب                                                   |
| 770 | إضافة سنن ابن ماجه للكتب الخمسة                                 |
| 777 | ذكر أول مَن خالف وأخرج ابن ماجه من الكتب الستة                  |
| ۸۲۲ | طبعات سنن ابن ماجه                                              |
| 479 | شروح سنن ابن ماجه                                               |
|     | النسابي                                                         |
| ۲۳٠ | اسمه ومولده                                                     |
| 177 | طلبه للعلم                                                      |
| 741 | روايته عن البخاري                                               |
| ۲۳۲ | روايته عن الحارث بن مسكين للسيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| ۲۳۴ | ذكر الوقيعة التي بينه وبين أحمد بن صالح                         |
| 240 | تلاميذه                                                         |
| 740 | كتابه «خصائص علي»                                               |
| ٢٣٦ | وفاته                                                           |
| ۲۳۷ | تقديمه على مسلم صاحب الصحيح سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
|     |                                                                 |

| 747   | توليه القضاء                                        |
|-------|-----------------------------------------------------|
| ۲۳۸   | مؤلفاته                                             |
| 749   | كتابه السنن                                         |
| 144   | رواية كتاب السنن عنه                                |
| 78.   | إطلاق لفظ الصحة على سنن النسائي                     |
| 78.   | ثناء العلماء على كتابه السنن                        |
| 137   | تشدده في الجرح والتعديل                             |
| 7 2 1 | أقسام الأحاديث التي في السنن                        |
| 787   | منهج النسائي                                        |
| 750   | عنايته بالناحية الفقهية في كتابه السنن              |
| 737   | الأدلة على عنايته بالناحية الفقهية في كتابه السنن   |
| 737   | عنايته بالناحية الحديثية في كتابه السنن يسيسيسيسيسي |
| 781   | بعض فوائد كتاب النسائي «السنن»                      |
|       | عدم اعتنائه بالأحاديث العالية لكونها غير صحيحة      |
| 7 2 9 | عنده                                                |
|       | هل تنسب السنن الصغرى للنسائي، أم لتلميذه ابن        |
| 701   | السني؟                                              |
| 701   | الرأي الأول                                         |
| 707   | الرأي الثاني                                        |
| YON   | خلاصة ما سبق                                        |
| 177   | الفهرس                                              |